
 
 

 

 

Київська Академія 22 (2025): 179–203. 
https://doi.org/10.18523/1995-025X.2025.22.179-203 
https://ka.ukma.edu.ua 

 
Наталія Федишин 

Культ Теребовлянської ікони Богородиці 

у Львові (1673–1770-ті рр.): 

механізми сакралізації та незавершена 

інституціоналізація 

У статті проаналізовано незавершену інституціоналізацію культу 

Теребовлянської ікони Богородиці у Львівському Святоюрському собо- 

рі між 1673 р. та 1770-ми роками. Методологічно робота спирається на 

історію побожності та концепції сакральної репрезентації і мобільності 

образів — із розрізненням стратегій інституціоналізації (просторового 

закріплення, літургійної регулярності, візуальної стандартизації) і ма- 

теріальних маркерів культу, передусім системи дарів/вотів. Джерельну 

базу становлять інвентарі 1719-го і 1730-х рр., а також судові матеріали 

1760-х —1770-х рр. Показано, що процес сакралізації (каплиця/вівтар, 

братство, літургія, візуальне маркування) розпочався з ініціатив єпи- 

скопа Йосифа Шумлянського, які сформували навколо ікони економі- ку 

дарів: світильники, ризи, срібне начиння, коштовні тканини. Аналіз 

складу й вартості пожертв увиразнює масштаб і соціальну конфігурацію 

спільноти, що гуртувалася перед образом, а також динаміку її підтримки 

в часі. Водночас проєкт залишився персоналізованим і залежним від 

ініціативи Шумлянського; після його смерті не виникло стійкої інститу- 

ційної тяглості, а дари перестали нарощувати «критичну масу» публічної 

присутності. Судові процеси другої половини XVIII ст. стали радше фі- 

нальною стадією цієї траєкторії, перевівши суперечку в площину права 

й засвідчивши обмежений інституційний ресурс. У цих умовах візуаль- 

ний наратив виконував компенсаторну функцію підтримки пам’яті, не 

замінюючи ширшої інфраструктури культу. 
Ключові слова: Теребовлянська чудотворна ікона Богородиці, сакра- 

лізація, Львів, Львівська єпархія, василіяни, релігійна конкуренція, 

XVIII століття, локальний культ. 



180 Наталія Федишин 
 

Чудотворні ікони Богородиці займали чільне місце у сакраль- 

них просторах міст ранньомодерного часу. Вони не лише функці- 

онували як об’єкти приватного пошанування, але й виконували 

роль символів легітимності, ідентичності та публічного авторите- 

ту. Чудотворні образи набували значення не тільки завдяки зцілен- 

ням чи заступництву, що їм приписували, але й через своє місце у 

релігійній інфраструктурі міста, участь у процесіях, присутність у 

риторичних і візуальних практиках духовенства. У цьому кон- 

тексті особливу аналітичну вагу має дослідження тих випадків, 

коли сакральний об’єкт з усталеною репутацією не отримував 

належної інституційної підтримки. Культ Теребовлянської ікони 

Пресвятої Богородиці, що потрапила до Львова в середині XVII ст., 

є прикладом саме такого випадку. За джерелами, ікона мала репу- 

тацію чудотворної ще до прибуття до Львова1, а у 1704 р. під час 

облоги міста фігурувала як об’єкт молитов у храмі святого Юра2. 

У пізніших судових актах василіяни апелювали до її участі в захи- 

сті міста для підтвердження її виняткової сили. Попри це, культ 

образу не набув інституційної форми: не було здійснено коронації, 

не провадилася книга чуд, а популярність залишилася обмеженою 

локальним середовищем. У другій половині XVIII ст. василіяни з 

Теребовлі порушили судовий процес з метою повернення ікони, 

проте їхні зусилля не мали успіху. Парадокс цього випадку полягає 

в тому, що переміщення образу до осередку зі значно сильнішою 

інституційною інфраструктурою (Святоюрський комплекс) не 

забезпечило стійкої інституціалізації культу. Без «довгої пам’я- 

ті» місця, без книги чуд і коронаційного сценарію міський ресурс 

лишився «недоконвертованим», а культ поступився конкуренції 

інших марійних центрів. 

Основне питання дослідження звучить так: чому образ з уста- 

леною репутацією не став повноцінним елементом міської ін- 

ституційної інфраструктури культу? У цій статті питання буде 
 

1  Див. перелік чудотворних ікон за Йоаникієм ґалятовським, який подає про 

неї інформацію в переліку інших українських образів і згадує про її 

перше чудо (кількаденний плач) у 1663 р.: Наталя Яковенко, У пошуках 

Нового неба: Життя і тексти Йоаникія ґалятовського (Київ: Критика, 

2017), 431. 
2 Денис Зубрицький, Хроніка міста Львова (Львів: Центр Європи, 2006), 

410–411. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 181 
 

 
 

розглянуто з «внутрішньої» перспективи святоюрського сере- 

довища — шляхом аналізу ініціатив Шумлянського, братства та 

судових актів, без виходу на ширші міські порівняння. Статтю зо- 

середжено на проєкті сакралізації Теребовлянської ікони в контек- 

сті василіянського відродження, зокрема: 1) через реконструкцію 

інституційних заходів Шумлянського (просторового закріплен- 

ня, літургійної регулярності, візуальної стандартизації); 2) через 

аналіз того, як після його смерті проєкт залишився без стійкої 

підтримки і поступово згасав; 3) із залученням матеріалу судових 

процесів другої половини XVIII ст. — фінальної стадії цієї траєк- 

торії, що перевела суперечку в площину права; 4) завдяки огляду 

візуального наративу як компенсаторної стратегії закріплення 

статусу ікони. Джерельну базу дослідження становлять інвента- рі 

1719 і 1730-х рр., а також судові матеріали 1760-х —1770-х рр. 

(маніфестації, протести)3. 

Методологічна рамка дослідження ґрунтується на концепціях 

історії побожності, сакральної репрезентації та культурної мо- 

більності образів. Ікона розглядається як мобільний сакральний 

об’єкт, що набуває значення у взаємодії з простором, ритуалом, 

аудиторією і текстом. Такий підхід дозволяє відійти від інтерпре- 

тації чудотворного культу як статичного явища та зосередитись на 

процесах його формування, легітимації або маргіналізації. 

Відповідно, культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові ана- 

лізується як динамічне соціокультурне явище, що формується на 

перетині релігійних практик, інституційних стратегій та симво- 

лічної репрезентації. Цей ракурс суголосний із концепцією Пітера 

Брауна, який розуміє святість не як статичну якість, а як результат 

визнання й ритуального утвердження спільнотою. Сакральне не 

задається, а набувається — через молитви, дарування, процесії, 

посвячення й візуалізацію4. Як влучно зауважив Роберт Бартлетт, 

ефективне функціонування культу потребує інфраструктури — 

книги чуд, офіційного визнання, регулярного літургійного вшану- 
 

3  Львівська національна наукова бібліотека ім. В. Стефаника НАН України, 

Відділ рукописів (далі — ЛННБ, ВР), ф. 3, од. зб. 129; Центральний дер- 

жавний історичний архів України, м. Львів (далі — ЦДІАЛ України), ф. 

684, оп. 1, спр. 2238; ф. 408, оп. 1, спр. 928. 
4  Peter Brown, The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity 

(Chicago: University of Chicago Press, 1981), 5–7, 86–92. 



182 Наталія Федишин 
 

вання, візуального маркування образу5. Відсутність цих елементів 

дає підставу розглядати культ як обмежений, локальний або не- 

завершений. Додатковий аналітичний ракурс пропонує Саймон 

Дітчфілд6, який підкреслює процесуальність сакрального статусу, 

формованого не лише чудами, але насамперед текстами, ритуала- 

ми, об’єктами та мобілізацією пам’яті. Святі не стільки «відкрива- 

лись», скільки «створювались» — унаслідок текстової продукції, 

публічної пам’яті, обрядової практики та візуального маркування. 

Такий ракурс дає змогу простежити механізми символічної «ро- 

боти» з іконою та оцінити, які саме компоненти сакралізації було 

втілено чи, навпаки, їх забракло у випадку Теребовлянського обра- 

зу. Важливим є також спостереження Вільяма Крістіана про те, що 

інституції часто не пригнічували неофіційні культи, а радше ігно- 

рували їх7. Це дозволяє розглядати культ Теребовлянської ікони як 

такий, що функціонував на периферії інституційної уваги — між 

побожністю громади, монастирською ініціативою та відсутністю 

канонічного визнання. Цінним для цієї статті було й спостережен- 

ня Марії-Ґрації Бартоліні8, згідно з яким проповідницькі тексти й 

візуальні програми ранньомодерної України функціонували як 

медії сакралізації. У випадку Теребовлянської ікони саме візуаль- 

 
5 Robert Bartlett, Why Can the Dead Do Such Great Things? Saints and Worshippers 

from the Martyrs to the Reformation (Princeton: Princeton University Press, 

2013), 164–173. 
6 Simon Ditchfield, «Thinking with Saints: Sanctity and Society in the Early 

Modern World,» Critical Inquiry 35 (3) (2009): 554–555; idem, «Tridentine 

Worship and the Cult of Saints,» in The Cambridge History of Christianity, vol. 6: 

Reform and Expansion 1500–1660, ed. R. Po-chia Hsia (Cambridge: Cambridge 

University Press, 2007), 201–224. 
7 William A. Christian, Local Religion in Sixteenth-Century Spain (Princeton: 

Princeton University Press, 1981), 3–6; 83–90; 182–188. 
8 Див.: Maria Grazia Bartolini, «“Judging a Book by Its Cover”: Meditation, 

Memory, and Invention in Seventeenth-Century Ukrainian Title Pages,» 
Canadian Slavonic Papers 59 (1–2) (2017): 21–55; eadem, «“Engrave This 

Memory in Your Heart as If on a Tablet…”: Memory, Meditation, and Visual 

Imagery in Seventeenth-Century Ukrainian Preaching,» Canadian Slavonic 

Papers 62 (2) (2020): 154–181; eadem, «From Icon to Emblem: The Relation of 

Word and Image in Lazar Baranovych’s Truby sloves propovidnykh (1674),» The 

Slavonic and East European Review 94 (2) (2016): 201–242; eadem, «Writing 

for the Eyes: Preaching and Visual Imagery in Seventeenth-Century Kyiv,» 

Zeitschrift für Slawistik 67 (3) (2022): 135–164. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 183 
 

 
 

ний наратив виконав цю роль, компенсуючи брак ширшої інсти- 

туційної інфраструктури. 

До важливих напрацювань історіографії, присвячених чудо- 

творним іконам, належить монографія Наталі Яковенко «Милість 

і кара: Богородичні чудотворні ікони в Україні XVII–XVIII ст.»9. 

Дослідниця запропонувала інтерпретацію чудотворних ікон як 

частини локальних «просторів віри» та агентів релігійної культу- 

ри, що формувалися на перетині особистого досвіду, колективної 

уяви та інституційної присутності. У фокусі дослідниці — функ- 

ціонування «книг чуд», соціальний склад паломників, конфесій- 

на приналежність, а також динаміка візуального й текстового 

супроводу чудотворних образів. Така концепція відкриває нові 

перспективи в осмисленні ікон не лише як сакральних артефактів, 

але і як медіаторів культурної пам’яті. У даній статті мова піде про 

випадок Теребовлянської ікони Богородиці: хоч джерела й фіксу- 

ють її чудотворіння, однак вона не здобула стійкої інституційної 

легітимації. Мій аналіз буде зосереджено на риторичних, просто- 

рових та юридичних стратегіях сакралізації — зокрема на тому, 

що відбувається, коли «простір віри» не консолідується, а навпаки 

розпадається. Таким чином, ця стаття пропонує подивитися на 

локальний культ як на динамічний процес, у якому сакральне не 

лише вибудовується, але й може бути витіснене. 

Культ Теребовлянської чудотворної ікони Богородиці не був 

об’єктом цілісного академічного дослідження. Дотеперішні публі- 

кації лише фрагментарно заторкують цю тему в межах ширших 

сюжетів — історії Львова, Київської унійної митрополії, сакраль- 

ного мистецтва або побожності. Історичні згадки про чудотвор- 

ність Теребовлянської ікони є в двох компілятивних виданнях 

кінця XIX — початку XX ст.: у працях Садока Баронча та Вацлава 

Новаковського10. Обидва автори наводять стислу інформацію про 

походження ікони та її вплив, однак без опори на автентичні до- 

 
9  Наталя Яковенко, Милість і кара: Богородичні чудотворні ікони в Україні 

XVII–XVIII ст. (Київ–Львів: Критика, 2025) (у друці). 
10 Barącz Sadok, Cudowne obrazy Matki Najświętszej w Polsce [Miraculous 

Images of the Blessed Virgin Mary in Poland] (Lwów, 1891), 158–60; Wacław 

Nowakowski, O cudownych obrazach w Polsce Przenajświętszej Matki Bożej: 

wiadomości historyczne, bibliograficzne i ikonograficzne (Kraków: Druk 

W. L. Anczyca i spółki, 1902). 



184 Наталія Федишин 
 

кументи чи судові матеріали. Попри обмежену джерельну верифі- 

кованість, ці тексти становлять цінне свідчення рецепції культу в 

католицькому культурному середовищі давнішої доби та унаочню- 

ють трансформацію унійного наративу про святиню в ширшому 

історіографічному контексті. 

Чи не найкоротшу, але концентровану згадку про ікону подає 

Володимир Вуйцик у тезах своєї доповіді, виголошеної у 1995 р.11 

Це єдине дослідження, яке спеціально згадує Теребовлянську 

ікону в контексті її збереження та пізнішої інтерпретації. Проте 

текст носить радше довідковий характер — без детальнішого ана- 

лізу джерел. Мистецьке середовище, в якому функціонувала ікона 

після її перенесення до собору Святого Юра у Львові, описане у 

праці Володимира Александровича та Павла Ричкова. Автори зо- 

середжуються на історії собору як архітектурного і культурного 

об’єкта, згадуючи ікону лише побіжно, як частину декору й інвен- 

таря12. Тут ікона фігурує серед елементів мистецького ансамблю, 

натомість її культ і функціонування як об’єкта побожності не пе- 

редбачав дослідницької уваги. 

Діяльність львівського єпископа Йосифа Шумлянського (1667– 

1708), безпосередньо пов’язану з перенесенням Теребовлянської 

чудотворної ікони до Львова, докладно простежено Ігорем 

Скочиляcом у контексті організаційної структури та конфесійної 

політики Львівської єпархії13. Перенесення ікони з Підгорянського 

монастиря Скочиляс розглядає як частину ширшого процесу «дру- 

гого руського оновлення» — стратегії консолідації Унійної Церкви, 

де святині відводилася функція сакралізації міського простору. 

Водночас автор підкреслює, що цей задум був для Шумлянського 

не лише частиною загальної програми відновлення, але й особи- 

стим проєктом: про це свідчить, зокрема, детально проаналізо- 

 
11  Коротко про історію ікони та її реставрацію див. у: Володимир Вуйцик, 

«Чудотворна ікона Богоматері Теребовельської,» у Богородиця і українська 

культура: тези доповідей і повідомлень Міжнародної наукової конференції, 

14–15 грудня 1995 р. (Львів, 1995), 12–13. 
12  Володимир Александрович та Петро Ричков, Собор святого Юра у Львові 

(Київ: Техніка, 2008), 136–172. 
13 Ігор Скочиляс, Галицька (Львівська) єпархія XII–XVIII століть: організа- 

ційна структура та правовий статус (Львів: Український католицький 

університет, 2010), 576–580. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 185 
 

 
 

ваний у праці заповіт єпископа, де окреслювалися моделі опіки 

над іконою. Від такої постановки проблеми відштовхується і дана 

стаття, сфокусована на проєкті Шумлянського — його інституцій- 

них кроках (просторовому закріпленні, братській опіці, літургій- 

ній регулярності, візуальній стандартизації), а також на тому, як 

після смерті ініціатора траєкторія культу мінялася. Такий підхід 

дозволяє показати, що судові суперечки 1760-х рр. були радше 

фінальною стадією незавершеного інституційного розгортання, 

натомість одним з головних ресурсів підтримки статусу ікони став 

візуальний наратив. 

Варто також коротко обговорити ужиті в статті терміни. 

Описуючи чинники незавершеної інституціоналізації, я послуго- 

вуюсь поняттям «стратегії сакралізації», тобто дії акторів та ін- 

ституцій, спрямовані на публічне визнання святині14. Під інсти- 

туційною інфраструктурою культу розумію сукупність братських 

уставів, друкованих і рукописних текстів та гравюр, просторового 

закріплення образу (вівтар/каплиця) і ритуалів публічності (про- 

цесії, паломництва, воти)15. Сакральний простір буде потрактова- 

но як взаємодію місця, маршруту та візуально-ритуальних мар- 

керів16. 

 

Василіянський чин і унійна модель сакрального простору 

Реформа 1617 р. митрополита Йосифа Велямина Рутського, під- 

тверджена папським затвердженням 1631 р., перетворила мережу 

автономних руських обителей на централізований чин із єдиним 

керівництвом, уніфікованою дисципліною та регулярними капі- 

тулами17. Відтоді монастир поставав не лише як простір аскези, а 
 

14 Формулювання поняття «стратегії сакралізації» вжито на основі інтер- 

претації: Ditchfield, «Thinking with Saints,» 560. 
15 Трактування «інституційної інфраструктури культу» спирається на: 

Bartlett, Why Can the Dead, 117. 
16 Визначення «сакрального простору» запозичене з: Brown, The Cult of the 

Saints, 45. 
17  Павло Кречун, Василь Парасюк, «Святотроїцький унійний монастир і ре- 

форма 1617 року,» у На перехресті культур: монастир і храм Пресвятої 
Трійці у Вільнюсі, ред. Альфредас Бумблаускас, Сальвіюс Кулявічюс та Ігор 

Скочиляс (Львів: Український католицький університет, 2019), 115–132; 

див. також: Йосиф Рутський, укл. «Спільні правила Святого Отця на- 



186 Наталія Федишин 
 

й як інституційний «оператор» змін у митрополії — в освіті, мі- 

сійній роботі, літургії й публічній комунікації. Інтелектуально ця 

траєкторія вписується в концепт Slavia Unita: баланс між «руською 

старовиною» (обряд, мова, пам’ять), «латинськими інноваціями» 

(догматичні й управлінські запозичення) та «унійним тріумфаліз- 

мом» XVIII ст.18 У цьому балансі формується те, що Ігор Ісіченко 

назвав «василіянським бароко»: культ «своїх» святих (передусім 

Йосафата), розбудова марійних практик, інтенсивне проповідниц- 

тво й масові богослужіння, підкріплені друкарською, музичною та 

візуальною інфраструктурою міського типу19. Після Замойського 

собору 1720 р. курс отримав «технічну карту»: упорядкуван- ня 

богослужінь, уніфікацію звичаїв20. Провінційна організація 1739–

1743 рр. зробила Вільно, Почаїв і Львів осередками мережі, з яких 

розходилися кадри, тексти й взірці благочестя21. Від 1740-х рр. 

василіяни активно залучаються до освітньої, місійної та видав- 

ничої діяльності, зосереджуючи увагу на візуальній репрезентації 

церковного авторитету. Василіянські монастирі перетворюються 

на нові центри унійної культури, в яких сакралізація ікони слугує 

не лише збереженню пам’яті, але й відтворенню унійної релігійної 

ідентичності за нових умов — зокрема, у просторі, що стає деда- 

 

шого Василія Великого, архиєпископа Кесарії Кападокійської,» у Петро 
Підручний, Богдан П’єтночко, Василіянські генеральні капітули від 1617 

по 1636 рік (Рим–Львів: Місіонер, 2017), 1: 391–410. 
18 Ігор Скочиляс, «Біля джерел унійного тріумфалізму: релігійна програма 

Холмської єпархії як Slavia Unita (друга половина XVII ст.),» Україна: куль- 

турна спадщина, національна свідомість, державність 15 (2006–2007): 

334–345. 
19  Ігор Ісіченко, «Василіянське бароко,» Слово і Час 1 (2011): 3–21. 
20 Детально про постанови собору див.: Замойський провінційний собор 

Руської Унійної Церкви 1720 року, кн. 1: Діяння та постанови, упоряд. 

Р. Паранько, Іг. Скочиляс, Ір. Скочиляс (Львів: Український католицький 

університет, 2021), 374–381. 
21 Beata Lorens, Bazylianie prowincji koronnej w latach 1743–1780 (Rzeszów: 

Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2014), 32–36; 73–78; 78–119; 

Ina Kažuro, «Organization of Activities at the Vilnius Basilian Printing House 

(1628–1845),» Knygotyra 69 (2017): 7–41; Олена Железняк, Наталія 

Заболотна, Роман Кисельов, Кириличні видання друкарні Почаївського 

Святоуспенського монастиря XVIII — першої третини ХІХ ст.: Науковий 

каталог у 2-х книгах, за ред. Наталії Заболотної, кн. 1: 1734–1772 рр. (Київ, 

Львів: Український католицький університет, 2025). 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 187 
 

 
 

лі більше підконтрольним державній бюрократії, просвітницькій 

цензурі та централізаційним реформам. 

У цій логіці святиня постає не лише як «річ віри», а й як ресурс 

інституційної присутності. Її слід просторово «закріплювати», 

обслуговувати ритуалом і легітимувати текстами. Набір інстру- 

ментів добре відомий: друк (устави, молитовники, проповідницькі 

корпуси), музична підтримка (ірмологіони, співочі школи), візу- 

альні програми (іконографічні цикли, вотиви, фронтиспіси), про- 

сторове закріплення (вівтар/каплиця), ритуали публічності (про- 

цесії, акафісти, патрональні свята)22. Коли всі ланки поєднуються, 

культ набуває «інституційної маси»: починає провадитеся книга 

чуд, усталюється календар, з’являються зовнішні маркери (коро- 

нації), розширюється коло жертводавців. Василіянський контекст 

отримує подвійну оптику: з одного боку, йдеться про дієву інсти- 

туцію, що вибудовує культ, оперуючи текстами, зображеннями, 

простором і спільнотою; з другого — його стимулюють виклики 

інституційності, коли святиня перетворюється на предмет право- 

вих домагань у відкритій мережі. За такої оптики конфлікт довкола 

Теребовлянської ікони стає тестом на дієздатність унійних меха- 

нізмів сакралізації у багатоконфесійному «ринку культів» Львова 

XVIII ст. Власне таким бачиться і львівський проєкт сакралізації 

Теребовлянської ікони. 

 

Шумлянський і сакралізаційна програма 

Святоюрського комплексу 

Мережева логіка зумовила першу фазу сакралізації Теребов- 

лянської ікони, пов’язану з програмою львівского владики Йосифа 

Шумлянського, що передбачала просторове закріплення образу, 

формування братської опіки над ним і утвердження риторики за- 

хисту міста під час шведської облоги 1704 року. У другій половині 

XVII ст. Йосиф Шумлянський розбудував у Львові не просто єпи- 

скопський двір, а цілеспрямований осередок сакральної репрезен- 

тації, де текст, музика, зображення і ритуал працювали спільно. 

При катедрі функціонувала друкарня, здатна оперативно забезпе- 

 
22  Bartlett, Why Can the Dead, 7–10, 440–442; Ditchfield, «Tridentine Worship,» 

201–224. 



188 Наталія Федишин 
 

чувати потреби єпархії у богослужбових і нормативних текстах; 

тут же у 1700 р. вийшов друком нотолінійний Ірмологіон — симп- 

том того, що співоча практика й музично-літургійна культура мис- 

лилися не як «фонові», а як структурні елементи публічної побож- 

ності. До роботи було залучено ґравера Никодима Зубрицького: 

візуальний шар катедральної комунікації — титульні гравюри, 

фронтиспіси, медальні образи — мав задавати «канон бачення» 

для міського вірянина. Так формувалася інфраструктура культу в 

повному сенсі слова: від друку й співу — до образу і ритуалу23. 

У таку інфраструктуру логічно вписувалася Теребовлянська 

ікона Богородиці. У 1673 р., через загрозу турецького вторгнення, 

Йосиф Шумлянський розпорядився перенести чудотворний образ 

із Теребовельського замку, де вона перебувала під час турецької 

загрози, до собору Святого Юра у Львові, тобто ікону перемістили 

з периферії єпархії до центру владицтва.24 Вона приносила до міста 

власний «капітал пам’яті» — репутацію чудотворності, сформова- 

ну поза Львовом, натомість Шумлянський вирішив перетворити 

цю репутацію на львівський ресурс побожності. Візуальні жести 

(маркування ікони як виняткової, вміщення у виокремлений про- 

стір), літургійні акценти (акафісти, процесійні практики), текстові 

інтервенції (включення до проповідницької риторики, фіксація у 

друкованих наративах) являли собою продуману стратегію кате- 

дральної «маріанізації». 

Політична та військова біографія владики додає цій стратегії ак- 

центованого сенсу. Шумлянський — учасник і очевидець великої 

війни з Османською імперією — мислив міське сакрум у категоріях 

заступництва й оборони. У своєму заповіті владика нагадує, що 

Богородиця двічі рятувала його від смерті під час боїв із турками: 

у 1676 р. поблизу Жванця та у 1683 р. під Віднем. У 1704 р., під час 

облоги Львова шведами, відбулось, мабуть, останнє задокументо- 

ване чудо, пов’язане з іконою у новому середовищі25. Тому апеляції 

 
23  Скочиляс, Галицька (Львівська) єпархія, 576–580. 
24 Початково ікона перебувала у храмі св. Миколая в Теребовлі, де і від- 

булось перше чудо. Далі вона перебувала у Підгорянському монастирі 

(поблизу Теребовлі), а у 1672 р. її перенесли до замку в Теребовлі. 
25 Ігор Скочиляс, «Етнарх некозацької України: єпископ львівський, га- 

лицький і кам’янецький Йосиф Шумлянський (1668–1708),» Генеалогічні 

записки 9 (2011): 15. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 189 
 

 
 

до ікони під час шведської облоги 1704 р. не були ситуативною по- 

божністю: їх «умонтовано» в ширшу риторику Шумлянського, де 

марійна святиня виступала в ролі захисниці міста. Так вибудову- 

валася «спеціалізація» образу — не лише зцілення чи потішання, 

а й політичне заступництво громади, що легко читалося міським 

адресатом. 

Водночас Шумлянський діяв не в порожнечі, а в густій міській 

екосистемі інституцій. Львівська Ставропігія, братські структу- 

ри і друкарня з власною традицією вимагали не силового сцена- 

рію, а modus vivendi. Відоме підтвердження привілеїв братства 

1704 р. є одним із маркерів політичної тактики Шумлянського: 

катедра не поглинає міський простір, а вбудовується в нього, 

спрямовуючи активність мирян. Саме в цій логіці стає зрозумі- 

лішою ініціатива створення братства при Теребовлянській іконі: 

інструментом легітимації культу мав стати не тільки єпископ- 

ський патронат, а й мирянська діяльність, закріплена статутом. У 

1717 р. при соборі було засновано братство мирян, статут якого 

регламентував духовне життя членів спільноти: від регулярної 

сповіді та молитви до практик милосердя, катехизації дітей і по- 

минання покійних. Важливим обов’язком братчиків була участь в 

акафістах до ікони, а також організація зборів, вибори старших 

братів і збір милостині на підтримку культу26. Документ надру- 

кували у типографії Ставропігійського братства, а титульну сто- 

рінку прикрасили гравюри зі сценами Євангелія. До середини 

XVIII ст. статут братства було перекладено польською мовою з 

ініціативи його промотора27. Це засвідчувало активну адаптацію 

культу в міському середовищі, адже статут поєднував релігійне та 

соціальне служіння, вписуючи культ ікони в ширшу мережу 

міського благочестя. 

Було уточнено й просторовий вимір культу. Як зазначає 

Володимир Александрович, перенесення Теребовлянської чудо- 

творної ікони Богородиці до Святоюрського собору надало цьо- 

му храмові нового статусу — як центру розвиненого марійного 

культу. Цьому сприяли й інші ініціативи Йосифа Шумлянського: 

зокрема, у 1685 р. він заклав фундацію на користь собору, що вре- 

 
26  Скочиляс, “Етнарх некозацької України…”, 29. 
27  Lorens, Bazylianie prowincji koronnej, 300. 



190 Наталія Федишин 
 

гулювала його внутрішній устрій і забезпечила матеріальну під- 

тримку. Тоді ж, як завважує Александрович, було облаштовано 

каплицю святого Прокопа під соборною дзвіницею, де зберігалися 

мощі святого — як частину нової сакральної топографії, що фор- 

мувалася довкола ікони28. 

Інвентарі 1719-го та 1730-х рр. засвідчують значні пожертви, 

особливо для каплиці Покрови, де зберігалась чудотворна іко- на. 

Зокрема, інвентар 1719 р. фіксує численні дари, надані ще 

Шумлянським, що вказує на потребу ретельного аналізу цього 

документа для цілісного розуміння ініціатив владики з метою 

впровадження культу29. Серед його подарунків згадуються кош- 

товні тканини та інші декоративні матеріали, призначені для при- 

крашання інтер›єру каплиці під час церковних свят. Було також 

надано два великі килими й Ґданський антепендій із тисненої, по- 

золоченої та розписаної шкіри. Собор освітлювало велике пані- 

кадило — ще один дар владики. За описом 1772 р., це панікадило 

вже було розібране й зберігалося на горищі. Воно являло собою 

великий бронзовий світильник із дванадцятьма вогнями, шістьма 

пірамідами з дванадцятьма «фігурами», сферою внизу та постаттю 

з мечем нагорі30. 

Особливу увагу до Теребовлянської ікони Шумлянський ви- 

явив і в своєму заповіті 1707 р., де наголосив на чудах, що супро- 

воджували ікону «від давніх часів», і детально окреслив умови її 

збереження. Згідно з його заповітом, ікона мала завжди перебу- 

вати у каплиці Покрову Пресвятої Богородиці разом з усіма кош- 

товностями й облаченням, а її перенесення в інше місце заборо- 

нялося (крім випадку загрози від «ворога корони»); опіку над нею 

владика доручав ченцям, яких сам забезпечив. Як бачимо, заповіт 

виразно засвідчує мету Шумлянського — утвердити статус ікони 

як центрального об’єкта марійної побожності у Святоюрському 

комплексі та забезпечити умови для її незмінного пошану- вання31. 
 

 
28  Александрович і Ричков, Собор святого Юра у Львові, 153. 
29  ЛННБ, ВР, ф. 3, од. зб. 129. 
30  ЦДІАЛ України, ф. 684, оп. 1, спр. 2238, арк. 13. 
31  Скочиляс, Галицька (Львівська) єпархія, 578. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 191 
 

 
 

Дари місцевої знаті й «укорінення» культу 

Показником, чи програма Шумлянського укорінилася, слугу- 

ють соціальні індикатори культу — пожертви й воти. Вшанування 

Теребовлянської ікони Богородиці у львівському соборі реа- 

лізувалося переважно в рамках традиції культу Покрову. Про 

це свідчать численні дари, спеціально призначені для каплиці 

Покрову Пресвятої Богородиці, де було поміщено чудотворну 

ікону. Символічна прив’язка до теми покровительства закріплена 

й у тексті статуту братства, заснованого для опіки над іконою, де 

Богородиця постає як небесна заступниця, що приймає вірних 

«під свій покров» і обіцяє їм захист у годину скрути32. У такий 

спосіб візуальна й ритуальна програма культу перегукувалася з 

особистим досвідом єпископа Шумлянського, який трактував 

Богородицю передусім як власну заступницю — від Жванця 1676 

р. і Відня 1683 р. до облоги Львова 1704 р. 

Утім, попри численні дарунки львівського владики Шумлян- 

ського, бракує згадок про пожертви його наступника Варлаама 

Шептицького (1710–1715). Також немає записів про пожертви 

Атанасія Шептицького, ініціатора пізнішого спорудження нового 

собору. Серед жертводавців фіксується Діонісій Олександрович, 

ігумен Теребовельського монастиря, який у 1718 р. подарував іконі 

коштовну срібну з позолоченим карбуванням ризу33. Ця пожертва 

підкреслювала не лише зв›язок ікони з її попереднім «домом», але 

й те, що пошанування образу тривало після того, як він став на- 

лежати новій спільноті. 

Інвентар містить також згадки про кілька пожертв від шлях- ти. 

Так, у 1724 р. вотиву пожертвував Константій Собеський, син 

польського короля Яна ІІІ Собеського. Там на великій срібній 

пластині було викарбувано зображення Пресвятої Богородиці з 

Христом Емануїлом, а також герб і напис. Пожертву внесли під 

час урочистої процесії на празник Покрови Пресвятої Богородиці 

за участь гільдії34. Ймовірно, цей дар до катедральної скарбниці 

пов›язувався з турботою про здоров›я князя, що помер і був похо- 

 
32  Там само. 
33  Вуйцик, «Чудотворна ікона,» 12–13. 
34  ЛННБ, ВР, ф. 3, од. зб. 129, арк. 27. 



192 Наталія Федишин 
 

ваний у 1726 р. в Жовкві. Пожертва королевича-католика унійній 

святині русинів не видаватиметься дивною, коли ми візьмемо до 

уваги ктиторство його батька, короля Яна ІІІ Собеського, фунда- 

тора руської церкви в Жовкві. До того ж, цей-таки король легіти- 

мізував перенесення з Молдови до Жовкви останків православно- 

го св. Йоана Сучавського, що сприяло розквіту парафії русинів35. 

Поруч із пожертвами знаті та єпископату інвентарі фіксу- 

ють і приклади мирянської та ремісничої побожності. Зокрема, 

серед вотів згадується пожертва «руки» від дружини друкаря 

Василя Ставницького36, а також низка табличок із зображенням 

Богородиці на хмарах, що їх у 1722–1723 рр. подарували львівські 

малярі Андрій і Павло37, а також Теодор Дунаєвський із Городка. 

Ще одним коштовним даром була срібна табличка «ґданської ро- 

боти» від Андрія Фалковського з Мостиськ38. Наведені приклади 

засвідчують, що культ ікони приваблював не лише міську еліту, а 

й людей із ремісничих спільнот Львова та околиць, виступаючи 

для них проявом побожності, а можливо — й фахової афіліяції. 

Серед пожертв початку XVIII ст. заслуговують на увагу численні 

дари львівської міщанської родини Дем’яновичів, які стосувалися 

не лише культу Теребовлянської ікони, а й церковного інтер’єру за- 

галом. У 1720 р. Марина Дем’янович пожертвувала для церковного 

вжитку срібну позолочену тацю, а в 1726 р. вона ж профінансувала 

оздоблення новозбудованого ківорію та амвону. Разом із чоловіком 

Андрієм Дем’яновичем вони також прикрасили трапезну церкву: 

серед їхніх дарів згадано вівтарну завісу, ікону св. Андрія, антепен- 

дій, вишитий рушник і два олов’яні ліхтарі. За спостереженням 

Володимира Александровича, такий великі пожертви міщансько- 

го подружжя є винятковим явищем для історії духовної культури 

міського середовища ранньомодерного Львова.39 

 

35 Детальніше див. у: Ivan Almes, «Precious yet Unevaluated Deposit for 

Ruthenians: Relics of St. John the New of Suceava and Parish Forming in 

Zhovkva in the First Half of the 18th Century,» Revue des études sud-est 

européennes (2026) (in print). 
36  ЛННБ, ВР, ф. 3, од. зб. 129, арк. 5. 
37  Там само, арк. 6. 
38  Там само. 
39 Детальніше про дари для комплексу собору св. Юра див. у: Александрович 

і Ричков, Собор святого Юра у Львові, 164–173. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 193 
 

 
 

Утім, незважаючи на первісний ажіотаж навколо чуда ікони 

1704 р., подальших записів, що свідчили б про її чудодіяння, не 

зафіксовано. Цей момент ще більше виопуклюється через брак 

«книги чуд» — звичайної практики заохочення до вшанування 

чудотворної ікони. На це могло вплинути кілька чинників, як-от: 

зміни в місцевих релігійних практиках, наявність конкуруючих 

культів або навіть свідоме применшення чудотворної природи 

ікони в ході тривалих суперечок за право власності на неї. 

Заповіт Шумлянського 1707 р. підсумовував програму розбу- 

дови культу в категоріях патронату, проте саме це й стало враз- 

ливим місцем проєкту: мережа спиралася на персональну волю й 

ресурс єпископа. Після його смерті (1708 р.) постать, що зв’язува- 

ла риторику, простір і інституції, зникла. У наступні десятиліття 

бачимо радше смислові «підпори» культу (на зразок перекладу 

статуту для ширшого міського читача) і поодинокі поштовхи до 

його вшанування, а не розбудову регулярних практик. До того 

ж міський ландшафт ущільнила конкуренція культів — поява 

інших марійних осередків та нових об’єктів побожності. У під- 

сумку центр влади (Святоюрський комплекс) і центр пам’яті 

(Теребовля) розійшлися: у Львові культ не набув інституційної 

маси, а в Теребовлі було сформовано локальну пам’ять про чудо- 

творіння ікони. 

Це розходження з плином часу трансформувало символічну 

напругу в юридичну. Для василіян ікона являла собою не «ре- 

ліктовий сентимент», а інструмент ідентичності й комунікації: 

святиня була потрібна, щоб будувати спільноту, утверджувати 

право голосу в міському просторі, підтримувати василіянський 

варіант унійної пам’яті. Коли риторичні й просторово-літургій- ні 

механізми виявилися недостатніми, залишався правовий ка- нал. 

Звідси взяли початок судові позови 1760-х —1770-х рр. — як 

спроба закріпити образ не тільки в пам’яті та ритуалі, а й у праві 

власності, аби повернути (чи принаймні зафіксувати) контроль 

над святинею там, де первісний сакралізаційний імпульс не пе- 

ретворився на сталий культ. Попри символічні інвестиції, інсти- 

туційна легітимація залишалась неповною, і то насамперед через 

відсутність книги чуд. 



194 Наталія Федишин 
 

Візуальна стандартизація образу: 

гравюра як інструмент легітимації (середина XVIII ст.) 

Традиція почитання образів-ікон була важливою частиною 

християнської ідентичності, а в XVII–XVIII ст. її означують як так 

зване «відродження» культів. Саме у цей період з’явилася ве- лика 

кількість чудотворних ікон, переважно Богородиці. Масове 

поширення марійного культу в тогочасній Європі — як відповідь 

на заперечення культу Богородиці протестантами в ході конфе- 

сійної поляризації та утвердження догмату про Непорочне зачат- 

тя — вплинуло й на унійне середовище. У Київській митрополії 

це набуло форми сакралізації локальних образів і творення нових 

святих топографій. 

Як показують студії Марії-Ґрації Бартоліні, унійнe середовище 

другої половини XVIII ст. активно «працювало очима»: друко- 

вана гравюра, вербальний картуш, емблема, віршований підпис 

виступали узгодженою риторикою, що стандартизувала вигляд 

образу, переносила пам’ять і закріплювала інституційну прина- 

лежність святині. За цих умов львівські/почаївські відбитки з 

Теребовлянською іконою ставали не просто «репродукціями», 

а інструментами легітимації культу попри відсутність книги чуд і 

коронаційної процедури. У другій половині XVIII ст. василіяни 

активно вдавалися до друкованої гравюри як до засобу кодифіка- 

ції сакральної пам’яті. Для ікон, походження яких було пов’яза- 

не з локальним середовищем, але які змінили свій статус і місце 

збереження, друкована репрезентація виконувала компенсатор- 

ну функцію. Одним із таких випадків стала Теребовлянська чу- 

дотворна ікона Богородиці, яку в середині XVII ст. було створено 

в Теребовлі, але з часом перенесено до василіянського монастиря 

у Підгорянах, а згодом — до собору Святого Юра у Львові. Її іко- 

нографія відповідає усталеному типові Одигітрії40, де Богородиця 

тримає на лівій руці Христа Еммануїла, а правою вказує на Нього. 

 
40 Ймовірно є списком чудотворної ікони базиліки в Неаполі Санта-Марія- 

дель-Карміне (італ. Santa Maria del Carmine), детальніше див.: Mirosław 

P. Kruk, «Ikony Matki Boskiej Opieki (Pokrow) w zbiorach krakowskich a 

problem aktualizacji historycznej,» у Zachodnioukraińska sztuka cerkiewna, 

red. Jarosław Giemza (Łańcut, 2004), 2: 345–346. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 195 
 

 
 

Така композиція була не лише теологічно насиченою, а й візуально 

адаптованою до канонів барокового мистецтва. 

У судових суперечках 1760-х років за право власності на іко- 

ну візуальна репрезентація набувала особливої ваги. Гравюра 

слугувала не лише символом благочестя, але й елементом аргу- 

ментації у публічному просторі — способом укорінення ікони в 

новому сакральному середовищі, підтвердженням її інституцій- 

ної приналежності та духовного значення для львівської спіль- 

ноти. Відтак, гравюра перетворювалася на «інструмент пам’яті», 

що дозволяв візуалізувати претензії, укріпляти культ і стандар- 

тизувати сакральне бачення. Найвідомішими зображеннями цієї 

ікони є гравюри XVIII ст., створені, ймовірно, у Почаївському або 

Кременецькому монастирях. На одній з них є ініціали «AH», які 

часто пов’язують із гравером Андрієм Голотою. Ці зображення не 

були простими копіями образу — вони функціонували як інстру- 

менти сакралізації, маркування ікони як чудотворної, а також інте- 

грування її до василіянського наративу чи наративів. На гравюрах, 

призначених для ширшого вжитку, їх представлено в розкішному 

декоративному обрамленні — з картушами, гербами ордену, вір- 

шованими написами польською та церковнослов’янською мова- 

ми. Гравюри містять різні варіанти інскрипцій: від стандартного 

«Portret Panny Maryi Trembowelskiej»41 до віршованих формул на 

зразок «W Trembowlu łzami, Zrodło łask płynie, we Lwowie cudami 

Marya słynie»42. Це характерна для унійного барокового дискурсу 

віршована формула: «У Теребовлі джерело ласк плине сльозами, 

а у Львові Марія славиться чудами». Напис поєднує топоси жалю, 

благодаті та чуд, утворюючи символічний міст між походженням 

образу і його новим сакральним середовищем. Водночас гравюру 

вирізняє важлива іконографічна деталь: на ликові Богородиці 

малювали сльози. Такий зоровий акцент фіксує чудо, що сталося 

або очікується, і виступає візуальним еквівалентом письмового 

підтвердження чудотворності, якого в цьому випадку бракувало 

(зокрема, через відсутність книги чуд). У поєднанні з віршованою 

формулою, ця деталь формувала візуально-поетичну стратегію 

 
41 Національний музей у Львові імені Андрея Шептицького (далі: НМЛ), 

Інв. №: ГД-644. 
42  Там само, Інв. №: ГД-842. 



196 Наталія Федишин 
 

сакралізації, слугуючи й інструментом емоційного впливу, і засо- 

бом легітимації культу в очах глядача. Поєднання топосів жалю і 

дива виопуклювало водночас як походження, так і сучасне чудес- 

не функціонування. Іконографічна усталеність та варіативність 

текстуальних інскрипцій дозволяє говорити про цілеспрямовану 

стандартизацію образу, завдяки якій приватну побожність було 

поєднано з інституційною репрезентацією. Особливе значення 

мав картуш із написом «Thaumaturga iconam suam patres Ordinis 

Divi Basilii Magni...»43, позаяк він засвідчував не лише право влас- 

ності, а й трансляцію чину: образ не тільки зберігся, але й увійшов 

до «внутрішнього пантеону» василіянських святинь. Зображення 

доповнювали напівфігури святого Василія Великого і святого 

Йосафата Кунцевича, що акцентували не лише належність ікони 

до василіянської традиції, але й залучення її до актуального полі- 

тичного й конфесійного дискурсу XVIII ст.44 Між цими постатями 

подавалася емблема Василіянського Чину — колона в полум’ї, що 

слугувала репрезентацією ревної віри й стійкості. 

Такі гравюри натякали на кілька функцій одночасно: візуаль- 

ну стандартизацію образу, сакралізацію через повторення, доказ 

інституційної опіки та засіб пам’яті. У випадку Теребовлянської 

ікони, де культ не був ані переконливо локалізований, ані каноніч- 

но оформлений процедурою коронації, гравюра виконувала ком- 

пенсаторну функцію. Вона замінювала офіційне визнання, утвер- 

джувала право на чудотворність і закріплювала ікону в ритуальній 

та інституційній пам’яті василіянського середовища. У риториці 

XVIII ст., особливо у василіянських друках, гравюра ставала фор- 

мою візуальної теології. Як показують аналізи Почаївських ікон45, 

повторення і стандартизація ікони в гравюрах слугували засобом 
 

43  Там само, Інв. №: ГД-629. 
44 Nataliia Fedyshyn, «The Appropriation of a Confessional Saint: The Image of 

Josaphat Kuntsevych in Engravings from Basilian Monasteries in the Second 
Half of the 18th Century,» Lietuvos istorijos studijos. Special issue: St Josaphat 

Kuntsevych (2025) (in print). 
45 Наталія Федишин, «Культ Почаївської ікони Богородиці крізь призму гра- 

фічних зображень XVIII століття,» у Почаївський феномен: Василіянський 

монастир Успіння Пресвятої Богородиці в історії та культурі України. 

Збірник матеріалів міжнародної наукової конференції, Почаїв, 29–30 верес- 

ня 2023 р. (Рим–Львів: Місіонер, 2024), 402–410 (=Записки ЧСВВ, секція 

II, т. XVI (XXII)). 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 197 
 

 
 

вписування образу в універсум унійної побожності, де зображен- 

ня виступало як пам’ять, доказ і знаряддя благочестя. У цьому кон- 

тексті Теребовлянська ікона, хоч і не стала предметом коронації, 

усе ж була візуально включена до канону сакральних образів через 

друковану репрезентацію. 

 

Судовий спір 1760-х —1770-х 

як продовження стратегії сакралізації? 

Коли текст (реєстр чуд), простір (каплиця/розписи) і ритуал 

(акафісти, процесії) не забезпечили загальноміського ефекту, пра- 

во стало останнім інструментом стабілізації пам’яті й контролю 

над святинею. Низка судових процесів 1760-х —1770-х років — 

це не ситуаційні чвари, а зіткнення двох моделей сакрального: 

традиційної (локальний центр пам’яті в Теребовлі) та модерної 

міської (створення нового центру в символічному осерді Львова). 

Юридична стратегія мала компенсувати брак «наративного капі- 

талу» (книги чуд і коронації), фіксуючи право володіння там, де 

інші механізми сакралізації виявилися недостатніми. 

Комплекс документів, що зберігся у судовій справі щодо 

Теребовлянської чудотворної ікони Богородиці, дозволяє рекон- 

струювати багаторівневий конфлікт за святиню не лише як за 

фізичний об’єкт, але і як за символ, правовий прецедент і репре- 

зентант духовного престижу. У період між 1766 і 1776 рр. до ґрод- 

ського суду вносилися публічні маніфестації, протести й петиції, 

які оприявнюють складне переплетення сакральної, юридичної та 

соціальної аргументації, покликаної легітимізувати право на ікону. 

У цій боротьбі брали участь представники кількох інституційних 

груп — василіянського монастиря у Підгорянах, парафіяльної цер- 

кви св. Миколая в Теребовлі, деканату, а також місцевої шляхти. 

Кожна зі сторін апелювала до різних форм доказовості: давності 

володіння, духовного значення, публічного культу, документаль- 

ного права. 

Конфлікт розпочався з виступу ігумена Теребовлянського мо- 

настиря о. Антимуса (Атанасія) Леглізевича, який у заяві 1766 р.46, 

поданій ґродському суду, оголосив, що ікону вивезли до Львова 
 

46  ЦДІАЛ України, ф. 408, оп. 1, спр. 928, арк. 2. 



198 Наталія Федишин 
 

тимчасово в період турецької загрози XVII століття. Він підкрес- 

лював, що ікону передали на зберігання до монастиря св. Юра лише 

з міркувань безпеки, за погодженням із єпископом і спільнотою, і 

що її слід повернути в Теребовлю. Документ являв собою свого 

роду меморіальну маніфестацію, що легітимізує сакральну пам’ять 

через юридичну мову. Своєю чергою, василіяни Теребовлянського 

монастиря у 1766 р. подали офіційний протест47 до ґродського суду 

у відповідь на скаргу о. Василя Даниловича, пароха села Курипів, де 

той заперечував право монастиря на чудотворну ікону Богородиці. 

У спростуванні цієї скарги, написаному монастирським прокура- 

тором о. Нестором Чеховським, підкреслювалося, що образ було 

врятовано під час турецької загрози й тимчасово розміщено у 

Львові на підставі дозволу єпископа та за погодженням зі шлях- 

тою. Ікона, як тут стверджувалося, ніколи не виходила з власності 

василіян, а її перебування у монастирі св. Юра було тимчасовим 

винятком. Василіяни апелювали до давності культу, автентичних 

документів, а також до історичної ролі ікони як покровительки 

Теребовлі, зокрема у часи турецьких набігів. Заявляючи про за- 

грозу «узурпації» святині, монахи вимагали її повернення як акту 

справедливості та відновлення сакрального порядку. 

З відповіддю на заяву василіян виступили представники пара- 

фії. Парох церкви св. Миколая о. Микола Римбала у маніфеста- ції 

1775 р.48 підкреслював, що ікону було виявлено в цій церкві у 1663 

р., ще до її перенесення до Львова, і що його предки Римбали були 

її першими духовними опікунами. Аргументація Римбали 

базувалася на спадковості служіння та наданні церкві першочер- 

гового права через факт об’явлення. Таким чином, парафія обсто- 

ювала пріоритет не започаткування, а місця культу. Кульмінацією 

конфлікту стала протестація о. Римбали, у якій він звинуватив 

василіян не лише в заволодінні іконою, але й у привласненні храму 

Преображення Господнього в Підгорянах: за його словами, храм 

завжди був парафіяльним, і ніколи не належав монастирю49. Цей 

текст виводив суперечку в площину юрисдикційної боротьби за 

сакральний простір та інституційну пам’ять. 
 

47  Там само, арк. 10–12. 
48  Там само, арк. 30–31. 
49  Там само, арк. 31. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 199 
 

 
 

Паралельно до судових протестів долучилася місцева шлях- та. 

Зокрема, зафіксовано колективну петицію50, в якій шляхтичі 

підтверджують чудотворіння ікони та її роль у захисті міста під 

час нападів, і наполягають на тому, що образ слід повернути до 

Теребовлі. У цій петиції оприявнюється ідея сакральної спіль- 

ноти міста, що протистоїть централізації й відчуженню святині. 

Серед підписантів петиції — Олександр Война, Ян Немстич і Якуб 

Баранський. 

Таким чином, корпус документів дозволяє реконструювати не 

лише конкретний сюжет боротьби за святиню, а й типологію ар- 

гументів доведення через апеляцію до: 1) сакральної легітимності, 

що базується на «давності» та чудах; 2) історичної пам’яті й ро- 

дової традиціє як чинника права; 3) юридичних інструментів за- 

хисту власності (маніфестацій, заповітів, звернень до ґродського 

суду); 4) риторику публічної побожності й локальної належності. 

Водночас ці документи демонструють еволюцію самого розуміння 

сакрального володіння: від оберігання як обов’язку (у василіян) 

до права користування та культового служіння (у парафії), і вреш- 

ті — до прав громади як публічного тіла (у шляхти). 

Зі сказаного бачимо, що ікона виступає не лише як об’єкт мате- 

ріального домагання, а й як знак розподілу сакрального простору 

в Речі Посполитій XVIII ст., де питання культу завжди перети- 

налося з юрисдикцією, престижем і правом. Конфлікт навколо 

Теребовлянської ікони є прикладом перенесення сакрального у 

правову площину, а водночас прикладом боротьби за пам’ять у 

формі петицій і протестів. Разом з тим конфлікт ілюструє кон- 

куренцію за сакральний авторитет між місцевими інституціями — 

чернечою обителлю та парафіяльною структурою, де конкуренти 

змагаються в судовому просторі, тобто передоручають світській 

інституції фіксацію та узаконення сакральної пам’яті за допомоги 

світських інструментів права. 

* * * 

Приклад Теребовлянської ікони у Львові показує, як сакраль- 

ний образ входить у міський простір через інституційні кроки кон- 

 
50  Там само, арк. 23–24. 



200 Наталія Федишин 
 

кретного актора і де й чому цей процес «ламається». Перенесена з 

Підгорян до святоюрського осередку, ікона стала ядром особисто- 

го проєкту єпископа Йосифа Шумлянського; траєкторію її сакра- 

лізації задавали просторе закріплення культу (каплиця/вівтар), 

заснування братства для опіки над іконою, регулярні літургійні 

практики та візуальна стандартизація. Матеріальна сторона куль- 

ту — дари й воти —фіксувала формування кола побожних і його 

можливості. 

Утім, інституційна інерція виявилася недостатньою: проєкт не 

вийшов за рамки ініціативи Шумлянського й не здобув стало- го 

продовження після його смерті. Відсутність подальшого роз- 

гортання (на кшталт книги чуд) і брак коронаційного сценарію 

засвідчили незавершеність проєкту, тож підтримка культу зали- 

шалася обмеженою простором собору. До того ж оприявнився 

розрив між центром влади (Львів) і центром пам’яті (Теребовля): 

образ фізично перебував у святоюрському середовищі, але «довга 

пам’ять» і лояльність виявилися міцнішими в монастирі похо- 

дження ікони. 

У другій половині XVIII ст. цей розрив перейшов у правову 

площину: низка судових процесів 1760-х —1770-х років стала фі- 

нальною стадією траєкторії, що вже згасала, виконуючи радше 

стабілізаційну функцію (визначення титулу, режиму володіння), а 

не запускала нове інституційне розгортання. За умов ослаблен- ня 

інституційної підтримки візуальний наратив (гравюри, фрон- 

тиспіси та інші знаки присутності) залишився головним засобом 

публічної артикуляції статусу чудотворного образу та збереження 

пам’яті про нього. 

Таким чином, випадок Теребовлянської ікон окреслив межі 

інституціоналізації культу: сакралізація відбулася на рівні про- 

стору, ритуалу й візуальної репрезентації, але не переросла у пов- 

ноцінний марійний центр Львова. Образ із усталеною репутацією 

сприймався як знаний і шанований, проте не набув системної ін- 

ституційної підтримки, що й визначило його статус як локального, 

а не загальноміського осередку побожності. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 201 
 

 
 

Bibliography 

Aleksandrovych, Volodymyr, and Pavlo Rychkov. Sobor sviatoho Yura u Lvovi. 

Kyiv: Tekhnika, 2008. 

Almes, Ivan. «Precious yet Unevaluated Deposit for Ruthenians: Relics of St. 

John the New of Suceava and Parish Forming in Zhovkva in the First Half 

of the 18th Century.» Revue des études sud-est européennes (2026) (in print). 

Barącz, Sadok. Cudowne obrazy Matki Najświętszej w Polsce. Lwów: 

S. Bednarski, 1891. 

Bartlett, Robert. Why Can the Dead Do Such Great Things? Saints and 

Worshippers from the Martyrs to the Reformation. Princeton: Princeton 

University Press, 2013. 

Brown, Peter. The Cult of the Saints: Its Rise and Function in Latin Christianity. 

Chicago: University of Chicago Press, 1981. 

Ditchfield, Simon. «Thinking with Saints: Sanctity and Society in the Early 

Modern World.» Critical Inquiry 35 (3) (2009): 552–584. 

Ditchfield, Simon. «Tridentine Worship and the Cult of Saints,» in The 

Cambridge History of Christianity, vol. 6: Reform and Expansion 1500–1660, 

ed. R. Po-chia Hsia, 201–224. Cambridge: Cambridge University Press, 

2007. 

Fedyshyn, Nataliia. «Kult Pochaivskoi ikony Bohorodytsi kriz pryzmu 

hrafichnykh zobrazhen XVIII st.» In Pochaivskyi fenomen: Vasylian 

Monastyr Uspinnia Presviatoi Bohorodytsi v istorii ta kulturi Ukrainy. 

Zbirnyk materialiv mizhnarodnoi naukovoi konferentsii, Zarvanytsia, 29–

30 veresnia 2023 r., z nahody 250-littia koronatsii papskymy koronamy 

Pochaivskoi ikony Bozhoi Materi z Isusom, edited by Volodymyr Moroz, 

402–410. Rome–Lviv: Misioner, 2024 (=Zapysky Chynu sviatoho Vasyliia 

Velykoho, ser. 2, sec. 2, vol. 16 (22)). 

Fedyshyn, Nataliia. «Visualisation of the Confessional Saint Josaphat 

Kuntsevych.» Lietuvos istorijos studijos. Special Issue: St Josaphat Kuntsevych 

(2025) (in print). 

Isichenko, Ihor. «Vasyliianske baroko.» Slovo i Chas 1 (2011): 3–21. 
Krechiun, Pavlo, and Parasiuk, Vasyl. «Sviatotroitskyi uniinyi monastyr i 

reforma 1617 roku.» In Na perekhresti kultur: monastyr i khram Presviatoi 

Triitsi u Vilniusi, ed. by Alfredas Bumblauskas, Salvijus Kulevičius, and 

Ihor Skochylias, 2nd ed. Lviv: Vydavnytstvo Ukrainskoho Katolytskoho 

Universytetu, 2019. 

Lorens, Beata. Bazylianie prowincji koronnej w latach 1743–1780. Rzeszów: 

Wydawnictwo Uniwersytetu Rzeszowskiego, 2014. 



202 Наталія Федишин 
 

Lvivska natsionalna naukova biblioteka im. V. Stefanyka NAN Ukrainy. Viddil 

rukopysiv, f. 3, od. zb. 129. 

Natsionalnyi muzei u Lvovi imeni Andreia Sheptytskoho, inv. no ГД-629. 

Natsionalnyi muzei u Lvovi imeni Andreia Sheptytskoho, inv. no ГД-644. 

Natsionalnyi muzei u Lvovi imeni Andreia Sheptytskoho, inv. no ГД-842. 

Nowakowski, Wacław. O cudownych obrazach w Polsce Przenajświętszej Matki 

Bożej: wiadomości historyczne, bibliograficzne i ikonograficzne. Kraków: 

Druk W. L. Anczyca i spółki, 1902. 

Skochylias, Ihor. «Bilia dzherel uniinoho triumfalizmu: relihiina prohrama 

Kholmskoї yeparkhii yak Slavia Unita (druha polovyna XVII st.).» Ukraina: 

kulturna spadshchyna, natsionalna svidomist, derzhavnist 15 (2006–2007): 

334–45. 

Skochylias, Ihor. «Etnarkh nekozatskoi Ukrainy: epyskop lvivskyi, halytskyi i 

kamianetskyi Yosyf Shumlianskyi (1668–1708).» Henealohichni zapysky, 

9 (2011): 5–32. 

Skochylias, Ihor. Halytska (Lvivska) yeparkhiia XII–XVIII stolit: orhanizatsiina 

struktura ta pravovyi status. Lviv: Vydavnytstvo Ukrainskoho Katolytskoho 

Universytetu, 2010. 

Tsentralnyi derzhavnyi istorychnyi arkhiv Ukrainy, m. Lviv, f. 408, op. 1, spr. 

928. 

Tsentralnyi derzhavnyi istorychnyi arkhiv Ukrainy, m. Lviv, f. 684, op. 1, spr. 

2238. 

Vuitsyk, Volodymyr. «Chudotvorna ikona Bohomateri Terebovelskoi.» In 

Bohorodytsia i ukrainska kultura: Tezy dopovidei i povidomlen. 12–14. Lviv, 

1995. 

Yakovenko, Natalia. Mylist i kara: Bohorodychni chudotvorni ikony v 

Ukraini XVII–XVIII st. Kyiv–Lviv, Krytyka; Vydavnytstvo Ukrainskoho 

Katolytskoho Universytetu, 2025 (in print). 

Yakovenko, Natalia. U poshukakh Novoho neba: Zhyttia i teksty Yoanykiia 

Galiatovskoho. Kyiv: Krytyka, 2017. 

Zamoiskyi provintsiinyi sobor Ruskoї Uniinoi Tserkvy 1720 roku, vol. 1: Diiannia 

ta postanovy, ed. by R. Paranko, Ih. Skochylias, and Ir. Skochylias. Lviv: 

Vydavnytstvo Ukrainskoho Katolytskoho Universytetu, 2021. 

Zhelezniak, Olena, Nataliia Zabolotna, and Roman Kyselov. Kyrylychni 

vydannia drukarni Pochaivskoho Sviatouspenskoho monastyria XVIII — 

pershoi tretyny XIX st.: Naukovyi kataloh u 2-kh knyhakh, vol. 1: 1734– 

1772 rr. Kyiv; Lviv: Vydavnytstvo Ukrainskoho Katolytskoho Universytetu, 

2025. 

Zubrytskyi, Denys. Khronika mista Lvova. Lviv: Tsentr Yevropy, 2006. 



Культ Теребовлянської ікони Богородиці у Львові (1673–1770-ті рр.) 203 
 

 
 

Abstract 

The Cult of the Terebovlia Miraculous Icon of the Virgin Maryin 

Lviv (1673–1770s): Processes of Sacralization and Unfinished 

Institutionalization 

The article examines the incomplete institutionalization of the cult of the 

Terebovlia Icon of the Virgin Mary within the St George’s cathedral in Lviv 

between 1673 and the 1770s. Methodologically, the study draws on the history 

of piety, concepts of sacred representation, and image mobility, distinguishing 

strategies of institutionalization (spatial anchoring, liturgical regularity, visual 

standardization) and material markers of devotion, above all the system of 

gifts/votives. The source base includes the inventories of 1719 and the 1730s, 

the 1717 confraternity statute, and court records from the 1760s–1770s. 

The article shows that Bishop Yosyf Shumlianskyi’s initiatives triggered 

sacralization (chapel/altar, confraternity, liturgy, visual marking) and generated 

a votive economy around the icon: lamps, vestments, silver adornments, 

precious textiles. Analysis of the composition and value of donations reveals 

the scale and social profile of the community gathering before the image, 

as well as the temporal dynamics of its support. Yet the project remained 

personalized and dependent on the bishop’s initiative; after his death, sustained 

institutional continuity did not emerge, and donations ceased to build the 

«critical mass» of public presence. The lawsuits of the later eighteenth century 

were the final stage of this trajectory, shifting the contest into the legal arena 

and underscoring limited institutional capacity. In this context, the visual 

narrative played a compensatory role in sustaining memory and visibility, 

without substituting for a broader cult infrastructure. 

Keywords: Terebovlia miraculous icon of Virgin Mary, sacralization, Lviv, 

Lviv eparchy, Basilians, religious competition, 18th century, local cult. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Київська Академія / Kyivan Academy · P-ISSN: 1995-025X · E-ISSN: 2616-7123 

Наталія Федишин / Nataliia Fedyshyn (ORCID: https://orcid.org/0009-0007-0046-1615) 

Received: 03.07.2025 · Accepted: 22.09.2025 · Published: 05.12.2025. 

Creative Commons Attribution 4.0 International License ·  

https://orcid.org/0009-0007-0046-1615

	Василіянський чин і унійна модель сакрального простору
	Шумлянський і сакралізаційна програма Святоюрського комплексу
	Дари місцевої знаті й «укорінення» культу
	Візуальна стандартизація образу:
	Судовий спір 1760-х —1770-х
	Bibliography
	Abstract

