
 

 

 

Київська Академія 22 (2025): 42–97. 
https://doi.org/10.18523/1995-025X.2025.22.42-97 
https://ka.ukma.edu.ua 

 
Микола Федяй 

Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії: 

освіта, викладання і джерела вченості 

Стефана Яворського1 

У статті реконструйовано ранній етап біографії Стефана Яворського 

крізь призму освіти, здобутої в єзуїтських колегіумах Речі Посполитої, 

та її впливу на нього як інтелектуала й викладача Києво-Могилянської 

академії. На основі широкого кола рукописних та друкованих джерел 

уточнено його походження, період освітніх мандрів у Львові, Любліні, 

Вільнюсі й Познані, а також міжконфесійні бар’єри, з якими стикався 

православний студент. Проаналізовано його курси риторики, філосо- 

фії та теології, окреслено джерела, якими він послуговувався, і спосіб 

його роботи з ними. Навчальні курси, богословські трактати й проповіді 

Яворського свідчать, що він сформувався під впливом католицької вче- 

ності, цитуючи й запозичуючи тексти представників Товариства Ісуса, 

хоча й не афішуючи цього. Пристосовуючи католицьку інтелектуальну 

спадщину для потреб Православної Церкви, Яворський продовжував 

традицію київських богословів XVII — першої половини XVIII ст., став- 

ши одним із найбільш творчих її представників. Стаття демонструє, що 

попри дедалі глибшу інтеграцію Києва до Московського царства на по- 

літичному й церковному рівні, місто залишалося частиною ширшого 

європейського інтелектуального простору, поєднуючи у собі багатома- 

ніття культур. 

Ключові слова: Стефан Яворський, Києво-Могилянська академія, 

єзуїтська освіта, студентські мандри, трансфер знання, схоластична фі- 

лософія, теологія, риторика. 

 

 
1 This research has been made possible thanks to ERC Consolidator Grant n. 

864542, “From East to West, and Back Again: Student Travel and Transcultural 

Knowledge Production in Renaissance Europe (c. 1470–c. 1620).” 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 43 
 

Вступ 

Стефан Яворський був одним із найяскравіших українських 

інтелектуалів ранньомодерної доби. Його гострий розум ви- 

знавали як прихильники, так і опоненти. Авторитет професора 

Києво-Могилянської академії (далі — КМА) закріпив за ним сла- 

ву «фенікса серед теологів, вершини надійної вченості»2, а отці 

Товариства Ісуса, коли він уже став митрополитом і очільником 

Московського патріархату, відзначали його як «любителя наук і 

ревного в поширенні освіти серед русинів»3. Водночас критики 

закидали йому прокатолицькі переконання, набуті під час сту- 

дентських мандрів. 

І справді, Яворського сформувала освіта, одержана в єзуїтських 

колеґіумах Речі Посполитої. Це помітно в його навчальних курсах, 

полемічних трактатах, проповідях і панегіриках, а також у тому, 

як його сприймали сучасники. Студентські мандри Яворського, 

як і загалом освітні стратегії православних киян XVII ст., стали 

ключовим чинником трансферу знань із католицьких навчальних 

закладів до КМА. Саме завдяки цьому до Києва, відмежованого із 

середини XVII ст. від західних освітніх центрів не лише конфесій- 

ним, а й державним бар’єром, проникали сучасні освітні зразки, і 

місто ставало частиною тодішньої respublica literaria. 

Істориків здавна привертала постать Стефана Яворського — 

як церковного ієрарха, викладача, письменника й проповідни- 

ка. Найґрунтовнішим біографічним нарисом досі залишається 

праця Філіпа Терновського «М. Стефан Яворский (биографиче- 

ский очерк)» 1864 р.4 Але, спираючись на доступні йому джере- 
 

2 «theologorum Phoenix; — solidae eruditionis Vertex etc.» — так описував 

Яворського києво-могилянський вихованець, ректор Московської ака- 
демії Кирило Флоринський у своєму курсі теології 1738–1741 рр. Цит. за: 

Сергей Смирнов, История Московской славяно-греко-латинской акаде- 

мии (Москва: Тип. В. Готье, 1855), 155. 
3  «Іaworsky, ut literarum est amans, ita et doctrinae inter Ruthenos promovendae 

zelans» (Письма и донесения иезуитов о России конца XVII и начала 

XVIII века (Санкт-Петербург: Сенатская типография, 1904), 258). 
4 Історик присвятив Стефану Яворському маґістерську роботу, яку за- 

хистив 1862 р. в Московській духовній академії: Филипп Терновский, 

«Митрополит Стефан Яворский. Сочинение студента Московской ду- 

ховной академии», Отдел рукописей Русской государственной библио- 



44 Микола Федяй 
 

 

ла, Терновський помилково датував роки навчання Яворського в 

Києві: він вважав, що студент перебував тут аж до 1684 р., коли 

підносив панегірик своєму патронові. Від цього датування він 

виводив і студії в єзуїтських колеґіумах, і коло вчителів юнака5. 

Цю реконструкцію було прийнято, і вона досі залишається поши- 

реною6. Проте, як буде показано в цій статті, ані роки навчання 

Яворського в Києві, ані його освітні мандри не були такими, як 

зазвичай вважають. Що ж до самої освітньої подорожі, то вона 

розглядатиметься у ширшому контексті освітніх стратегій русь- 

ких унійних і православних студентів XVII — початку XVIII ст., 

з увагою до доступних для них можливостей, перепон і міжкон- 

фесійних бар’єрів. Мова піде й про труднощі, що їх доводилося 

долати православним студентам заради навчання в католицьких 

закладах. 

Дослідження викладання Стефана Яворського в КМА остан- 

німи роками дало низку важливих результатів. Микола Симчич 

простежив зміст його філософського курсу та визначив коло вчи- 

телів7. Костянтин Суторіус, Максим Яременко і Джастін Шон Койл 

з’ясували датування, джерела та спрямованість теологічного кур- 
 

теки, ф. 172, к. 10, № 10. Згодом він опублікував цю роботу в зміненій 

і розширеній формі як серію статей: Филипп Терновский, «М. Стефан 

Яворский (биографический очерк),» Труды Киевской духовной академии 

(далі — Труды КДА) 1 (1964): 36–70; 3 (1864): 237–90; 6 (1864): 137–86. 

Переглянута й скорочена версія цієї праці: Филипп Терновский, «Очерки 

из истории русской иерархии в XVIII веке. Стефан Яворский,» Древняя и 

новая Россия 5 (8) (1879): 305–20. 
5  Терновский, «М. Стефан Яворский,» 49. 
6  Николай Петров, Киевская академия во второй половине XVII века (Киев: 

Тип. Г. Т. Корчак-Новицкого, 1895), 43; Ігор Захара, «Стефан Яворський 
в історії вітчизняної філософії,» в Стефан Яворський. Філософські твори 

у трьох томах (Київ: Наукова думка, 1992), 1: 12–13; Ігор Захара, Зоя 

Хижняк, «Яворський Семен (Симеон) Іванович, чернече ім’я Стефан,» 

в Києво-Могилянська академія в іменах. XVII–XVIII ст.: енциклопедичне 

видання (Київ: Видавничий дім «КМ Академія», 2001), 609. 
7  Микола Симчич, «Києво-могилянські трактати “Про виникнення і зник- 

нення” у контексті теологічних дискусій XVII — початку XVIIІ століть,» 

Київська Академія 14 (2017): 76–85; Mykola Symchych, «Wpływ jezuitów na 

wykładanie filozofii w Akademii Kijowsko-Mohylańskiej w XVII i XVIII w.,» 

w Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach Polski, Litwy, Białorusi i Ukrainy. 

Konteksty geograficzne i koncepcyjne, eds. Dalius Viliūnas, Steffen Huber 
(Warszawa: Sub Lupa, 2025). 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 45 
 

су8. Бернд Уленбрух проаналізував твір, в основі якого лежав курс 

риторики Яворського, та встановив його джерело9. Спираючись 

на ці напрацювання й долучивши деякі нові матеріали, я опишу 

викладацьку працю Стефана Яворського в класах риторики, фі- 

лософії і теології КМА, окреслю характер його курсів та спробую 

з’ясувати, як саме єзуїтська освіта вплинула на його професорство. 

Для глибшого розуміння спрямованості мислення Яворського 

у статті буде розглянуто джерела, якими він послуговувався при 

складанні навчальних курсів, проповідей і полемічних трактатів 

та його спосіб роботи з ними. Для цього помічними стали тексто- 

логічні спостереження Івана Морєва, Олександра Пономарьова й 

Іларіона Чистовича10, а також дослідження, присвячені насліду- 

ванню й запозиченню в різних жанрах ранньомодерного письмен- 

ства. Це дозволить простежити, на які інтелектуальні авторитети 

він спирався, як використовував їхні тексти при компонуванні 

власних і загалом — як тогочасні київські мислителі трактували 

питання авторства. 
 

8  Константин Суториус, «Нравственное богословие как учебный предмет 

в Киево-Могилянском коллегиуме/академии до 1760 г.,» Религиоведение 

2 (2010): 40–45; Константин Суториус, «Преподавание богословия в 

Киево-Могилянском коллегиуме в XVII в.,» в Религиозное образование 

в России и Европе в XVII веке (Санкт-Петербург: Издательство Русской 
христианской гуманитарной академии, 2011), 192–96; Максим Яременко, 

«Коли і хто вперше прочитав у Києво-Могилянському колегіумі повний 

богословський курс,» Київська Академія 16 (2019): 11–30. Дослідження 

Джастіна Шона Койла (Justin Shaun Coyle) ще не опубліковане. 
9 Bernd Uhlenbruch, «Rhetorica slavica — Rhetorica latina (Stefan Javorskijs 

‘Ritoričeskaja ruka’),» Die Welt der Slaven 29 (1984): 330–52. 
10 Иоанн Морев, «Камень веры» митрополита Стефана Яворского, его 

место среди отечественных противопротестанских сочинений и 

характеристические особенности его догматических воззрений (Санкт- 

Петербург: Типография «Артиллерийского журнала», 1904); Иоанн 

Морев, «Митрополит Стефан Яворский в борьбе с протестантскими 

идеями своего времени. Речь... перед защитой диссертации “Камень 
веры” митрополита Стефана Яворского,» Христианское чтение 2 (1905): 

254–67; Александр Пономарев, «Несколько замечаний и наблюдений, 

как — “Post Scriptum” к магистерскому коллоквиуму о. протоиерея 

И. В. Морева при защите им сочинения “Камень веры” м. Стефана 

Яворского,» Христианское чтение (8) (1905): 197–221; Иларион Чистович, 

«Неизданные проповеди Стефана Яворського,» Христианское чтение (1) 

(1867): 259–79. 



46 Микола Федяй 
 

 

Аналіз студентських мандрів, викладання і джерел вченості 

Стефана Яворського дозволить пролити світло на ранній, най- 

менш відомий період його біографії — перші 39 років життя. 

У ширшому контексті це покаже шляхи трансферу знань із єзу- 

їтських колеґіумів Речі Посполитої до КМА й те, яким чином їх 

засвоювали й адаптували православні професори. 

 

Студентські мандри Симона Яворського 

Навчання православних студентів «під чужим сонцем» 

На початку XVII ст. обидві Київські митрополії — унійна й право- 

славна — опинилися перед викликами доби, коли християнські кон- 

фесії завзято конкурували за душі вірян і уми студентів через освіту. 

Церква мусила подбати про належну підготовку власного кліру, адже 

менш освічені священнослужителі програвали в полеміці, виглядали 

непереконливими та й просто не були ефективними. Римо-католики 

й протестанти вже створили потужну систему освіти, поширюючи 

своє віровчення, зокрема й на українських теренах, через мережу 

шкіл. Тогочасні джерела рясніють наріканнями як уніатів, так і пра- 

вославних на те, що через чужі школи руський народ «грецької віри» 

цурається власного коріння й відпадає від лона Церкви: «латиняни 

нас покинули, а надто шляхетна молодь, окраса й опора наша, від- 

нята в нас через школи і в школах», — писав у 1624 р. унійний ми- 

трополит Йосиф Велямин Рутський11. Подібно й православні автори 

завважували неосвіченість кліру: «дискутувати, сперечатися з русь- 

ким попом, як каміння гризти», — описував у 1635 р. поширений 

стереотип майбутній православний митрополит Сильвестр Косов12. 

Потреба власних шкіл була очевидною. Та головним залишалося 

питання: де взяти освічених викладачів? Рутський зумів розв’язати 

цю проблему, домовившись зі Святим Престолом про понад двад- 

цять безкоштовних місць для руських студентів-василіян у пап- 
 

11 «a Latinis deserti sumus, ut plurimum, iuventus nobilis, splendor et praesidium 

nostrum, ademptum est nobis per scholas et in scholis» (Theodosius T. 

Haluscynskyj, Athanasius G. Welykyj, eds., Epistolae Josephi Velamin Rutskyj 

Metropolitae Kiovensis Catholici (Romae: Analecta OSBM, 1956), 1: 145). 
12  «dysputowac dyskurować popom ruskim, iak skały gryść» («Sylwester Kossow, 

«Exegesis,» в Архив Юго-западной России, ч. 1, под. ред. Степана Голубева 

(Киев: Лито-типография Акц. об. Н. Т. Корчак-Новицкого, 1914), 8: 446). 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 47 
 

ських семінаріях — навчальних закладах під опікою єзуїтів, створе- 

них у другій половині XVI ст. для поширення католицької віри серед 

протестантів і православних. Очікувалося, що студенти здобува- 

тимусь там ґрунтовну освіту, увінчану ступенем доктора теології, а 

потім повернуться на батьківщину для поширення набутих знань. 

Ця стратегія виявилася справді вдалою і далекоглядною: практично 

всю верхівку Унійної Церкви XVII ст. вже складали вихованці се- 

мінарій у Браневі, Вільнюсі, Оломоуці, Празі, Відні, Граці та Римі13. 

Натомість православні й далі не мали власної інтелектуальної 

бази, на яку могли би спиратися: вони не отримували відповідної 

освіти в Греції, де стан ученості сам бажав кращого; не хотіли асо- 

ціювати себе з протестантами (принаймні кияни в 1630-ті рр.); 

врешті не було мови про підтримку Римського престолу. Тому ми- 

трополит Петро Могила, який уперше системно підійшов до цього 

питання, вирішив наслідувати тактику уніатів, хоч і без офіційної 

апробації. Він запрошував вихованців католицьких навчальних 

закладів викладати до Київського колеґіуму, а згодом сам, «коштъ 

свой важачи», відправляв православних студентів на студії до ка- 

толиків14. Очевидно, їхні вчителі не підозрювали, що ці студенти 

викладатимуть набуті знання у «схизматичній» школі. 

Після 1665 р., коли опіку над Київським колегіумом перебрав 

на себе ректор, а згодом митрополит Варлаам Ясинський, пробле- 

му браку викладачів він розв’язував тим самим способом — від- 

правляючи студентів до єзуїтів на навчання «sub alieno sole» («під 

чужим сонцем»)15. Ці студенти заради опанування вищих студій 

мали присягнути на вірність Святому Престолові, оголошували 

католицьке сповідання віри, а часом і ставали монахами Чину свя- 

того Василія Великого. Тож як уніати, так і католики мали надію, 

що вони щиро навернулися і після завершення студій продовжать 

 
13 Див. загальний огляд студій уніатів у цих навчальних закладах: Dmytro 

Blažejovskyj, Byzantine Kyivan Rite Students in Pontifical Colleges, and in 

Seminaries, Universities and Institutes of Central and Western Europe (1576– 
1983) (Rome: Analecta OSBM, 1984), 25, 29–51. 

14 Микола Федяй, «Формування філософських традицій Києво-Могилян- 

ської академії 1632–1753 років крізь призму освітніх траєкторій її про- 

фесорів» (Дисертація… доктора філософії, Інститут філософії імені 

Г. С. Сковороди Національної академії наук України, 2025), 54–55, 61. 
15  Там само, 77, 80, 84. 



48 Микола Федяй 
 

 

своє служіння в Унійній Церкві. Дехто, справді, так і зробив, про- 

те решта поверталася до православ’я — на прикрість уніатам, які 

називали їх відступниками (apostata), і на втіху православним, які 

у такий спосіб вирішували проблему викладацького складу. 

Завдяки такій тактиці майже всі ректори КМА кінця XVII — по- 

чатку XVIII ст. колись були уніатами, здобувши освіту в західних 

навчальних закладах на отриманих стараннями Йосифа Веляміна 

Рутського безкоштовних місцях. Так, унійний єпископ відправив 

до Рима в Collegio Greco Феодосія Гугуревича, де той навчався, а 

згодом очолював унійну школу в Холмі, проте «за кілька років вов- 

ча натура потягнула Гургуревича до лісу, тож він зробився відступ- 

ником і поїхав до Києва»16, де в 1686–1688 рр. був ректором КМА. 

Прокопій Колачинський вирушив із Києва до єзуїтського коле- 

ґіуму в Любліні, а згодом проходив новіціат в Холмі, де прийняв 

монаший постриг і став уніатом. За сприяння унійного єпископа 

вступив до Карлового університету в Празі, здобувши там ступінь 

маґістра філософії, а після повернення викладав в унійній школі в 

Холмі, був архимандритом і ректором у Вітебську, але зрештою че- 

рез багато років повернувся до Києва і став ректором КМА. Уніати 

цей вчинок змалювали так: «Крав, крав, а потім як Юда: звідки б 

не був, вовча натура потягнула вовка до лісу. Відступив від віри 

1694 року»17. Так само його наступник Гедеон Одорський: «когда 

обучался въ латинскихъ училищахъ, то, желая пройти высшіе кур- 

сы наук — философскіе и богословскіе, — вынужденъ былъ при- 

стать къ уніатамъ»18. Одорський навчався у Браневі й Оломоуці, 

далі очолював унійний монастир, але доля привела його до Києва, 

де він повернувся до православ’я і в 1701 р. став ректором КМА. 

Варто згадати й найвідомішого ректора — Теофана Прокоповича. 

Юнаком він подався з Києва до Володимира, прийняв там постриг 
 

16 «po kilka latach Gurgurewicza iako wilka natura pociągneła do lasa, że 

apostatą został, y do Kijowa ujechał» (Борис І. Балик, «“Катафальк черне- 

чий” Василіян XVII–XVIII ст. (Рукописна книга життєписів Василіян),» 

Analecta Ordinis S. Basilii Magni 8 (1–4) (1973): 97). 
17 «Kradł, kradł, a potym iako Iudasz: Zkąd był wilcza wilka natura do łasa 

pociągnęła. Apostatyzował roku 1694-go» (Борис І. Балик, «“Катафальк чер- 

нечий” Василіян XVII–XVIII ст. (Рукописна книга життєписів Василіян) 
(Закінчення),» Analecta Ordinis S. Basilii Magni 12 (1–4) (1985): 274). 

18 Степан Голубев, «Гедеон Одорский (бывший ректор Киевской Академии 

в начале XVIII столетия),» Труды КДА 10 (1900): 148. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 49 
 

як монах-василіянин і за сприяння унійного митрополита одер- 

жав можливість безкоштовно навчатися в Римі. Коли ж у 1701 р. 

він утік звідти, його вчителі залишили про нього коротку нотатку: 

«повернувся до своєї батьківщини в Київ, де впав у безумство»19. 

Тож не дивно, що сучасники подеколи сприймали Київський 

братський монастир з Академією при ньому як унійний: там ви- 

кладали й керували ним ті, хто заради освіти переходив з право- 

слав’я в унію, а згодом через власні переконання чи обставини 

повертався до православ’я. Саме в цей час до Києва прибув юний 

Симон Яворський. Його студентські мандри не виглядали чимось 

незвичним — навпаки, йшлося чи не про єдину можливість для 

православних киян здобути престижну освіту. 

 

Студентські мандри юного Симона20 

Симон народився 1657 чи 1658 р.21 в Короні Польській, у шля- 

хетській родині Івана та Євфимії Яворських. Припускають два 

можливі місця його народження: або містечко Яворів над річкою 

Шкло, розташоване за 50 км на захід від Львова, або ж село Явора 

над річкою Стрий у Карпатах, на верхньодністровських Бескидах, 

але переконливих доказів досі запропоновано не було22. Вирішити 

це питання вдалося завдяки одній промовистій згадці. Вже як іє- 

рарх, Стефан Яворський у 1702 р. надіслав у дар Київському брат- 

ському монастирю московське Євангеліє 1689 року23. Ідентичний 
 

19 «Tandem innotuit Chioviam suam patriam repitivisse ibique in dementiam 

abiisse» (Robert Stupperich, «Feofan Prokopovič in Rom,» Zeitschrift für 

Osteuropäische Geschichte 5 (1931): 334). 
20  Ця глава та кілька фрагментів наступної — це допрацьована й розширена 

версія тексту моєї дисертації (Федяй, «Формування філософських тради- 

цій,» 87–95). 
21  У його епітафії сказано, що він помер 27 листопада 1722 р., а прожив, 

як звідси випливає, 64 роки: «Довольно чрез шестьдесят и четыре лета / 

Видех непостоянство и суету света» (Сергей Николаев, Татьяна Царькова, 

ред., Русская стихотворная эпитафия (Санкт-Петербург: Академический 

проект, 1998), 62). Лопатинський у передмові до «Каменю віри» також 

пише, що митрополит прожив 64 роки. 
22 Найдокладніший аналіз здійснений, імовірно, у статті: Walter Kroll, «Poeta 

laureatus Stefan Jaworski i emblematyka,» Terminus 20 (2) (2018): 199–200. 
23 Степан Голубев, «Гедеон Одорский (бывший ректор Киевской Академии 

в начале XVIII столетия),» Труды КДА (12) (1900): 622–28. 



50 Микола Федяй 
 

 

примірник був подарований «тщанием и коштом его царска- 

го величества московскаго дворянина, его милости господина 

Феодора Ивановича Яворскаго [рідного брата Стефана24 — М. Ф.] 

на Украине в славный град Нежин», де інший його брат Павло був 

протопопом25. Ще один такий примірник Євангелія (щоправда, 

1698 р. видання) подарував церкві села Явора в 1700 р. «Θεωдоръ 

Ιωанновъ сынъ Ѧворскиї… із црствувщεго града Москвы»26. Збіг 

тут малоймовірний. Тож, як бачимо, можна ствердити, що Симон 

походив із шляхетського роду Яворських гербу «Сас», засновник 

якого Ванчо Волох отримав землю від польського короля ще в 

1431 р.27, а місцем народження юнака було село Явора в Карпатах. 

Це підтверджує і товариш та послідовник Стефана Яворського 

Теофілакт Лопатинський у передмові до книги «Камінь віри»: 

«Сεй родисѧ в(ъ) Полши ѿ бл(а)городны(х) шлѧхεтскїѧ породы, 

родитεлεй бл(а)гочεстивыхъ, русскагω народа, ωбрѣтающагωсѧ 

под(ъ) властїю Королεвства полскагω»28. Додатковим підтвер- 

дженням його шляхетського походження (яке анонімний автор 

«Молотка на “Камінь віри”» заперечував29) є те, що у студентсько- 

му реєстрі його записано як «generosus dominus», тобто «шляхет- 

ний пан». 
 

 
24 Федір Іванович, переїхавши до Москви, став родоначальником московських 

дворян Яворських. Серед його нащадків «таємний радник» Іван Васильович 

Яворський, «дійсний статський радник» Микола Іванович та ін. 
25 Олександр Морозов, «“Праці відданої плід...” Митрополит Стефан 

Яворський і Ніжин,» Інформаційно-науковий вісник бібліотеки НДУ імені 

Миколи Гоголя 1 (2010): 143. 
26 Василь Слободян, Церкви Турківського району: ілюстрований каталог 

(Львів: Наукове товариство ім. Т. Шевченка, 2003), 176. Висловлюю вдяч- 

ність Ігорю Смутку за вказівку на це Євангеліє. 
27 Ігор Смуток, «Руська шляхта Перемишльської землі (XIV–XVIII ст.). 

Історико-генеалогічне дослідження» (Дисертація… доктора істо- 

ричних наук, Інститут української археографії та джерелознавства 

ім. М. С. Грушевського НАН України, 2018), 585–89; Ігор Смуток, «Початки 

родів Яворських, Турецьких, Ільницьких (XV–XVI ст.),» Генеалогічні за- 

писки Українського геральдичного товариства 5 (2006): 55–64. 
28 Стефан Яворский, Камεнь вѣры (Київ: Типографія Києво-Печерської 

Лаври, 1730), [I]. 
29 Антон Григорьев, «Загадка сочинения “Молоток на книгу «Камень 

веры»”,» Филаретовский альманах 8 (2012): 108. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 51 
 

 

 
Герб «Сас» Стефана Яворського, із зображення на «Theses ex 
universa philosophia», захищених 1719 р. в Московській академії 

під керівництвом Гедеона Вишневського30. 

 

Початкову освіту Симон здобув удома: «и вданъ бысть, — пише 

Лопатинський, — в(ъ) научεнїе книжное ѿ юности своεѧ εщε в(ъ) 

Полщѣ». Згодом його родина переїхала до Гетьманщини й осели- 

лася неподалік Ніжина, у селі Красилівка. Історики пов’язують цей 

крок з Андрусівським договором 1667 р., хоч більш імовірно, що 

поштовхом до переселення стала польсько-турецька війна 1672– 

1676 рр., коли родовий маєток Яворських було розорено31. За пев- 

ний час юнака віддали на навчання до Києва: «Сѵмεωнъ юнъ сый, 

горѧ жεланїεмъ оучεнїѧ, вдадε сεбε в(ъ) наставлεнїε и сохранεнїε 

прεч(ε)стному іεромонаху пεчεрскому Варлааму Ясинскому, сущу 

в(ъ) то врεмѧ слова б(о)жїѧ проповѣднику, обитεли пεчεрскїѧ»32. 

Ясинський був лаврським проповідником у 1673–1680 рр., що дає 

змогу датувати приїзд Симона на студії до Києва. Невідомо, чи він 

навчався в колеґіумі під наглядом Ясинського, чи той займався 

з ним приватно. Згодом Яворський писав про свого наставника, 

що той був його «преискреннимъ отцомъ, онъ отъ младыхъ лѣтъ 
 

30 Дмитрий Ровинский, Материалы для истории русской иконографии 

(Санкт-Петербург: Экспедиция заготовления государственных бумаг, 

1890), 9 (№ 349). 
31  Смуток, «Руська шляхта Перемишльської землі,» 226. 
32  Яворский, Камεнь вѣры, [I]. 



52 Микола Федяй 
 

 

меня выкормилъ, онъ меня на ученіе вдавалъ, онъ до всякихъ до- 

бродѣтелей мнѣ былъ предводителемъ…»33. Далі Лопатинський за- 

значає: «Той достохвалный мужъ [Ясинський — М. Ф.] оувидѣвъ, 

потщасѧ привεсти εго в(ъ) совεршεнноε оучεнїε. Промысливъ 

оубω εму на то потрεбнаѧ, посла εго в(ъ) Полщу в(ъ) нарωчитаѧ 

оучилища, в(ъ) которыхъ онъ доволное врεмѧ со всѧкимъ при- 

лѣжанїεмъ прεбывъ: и прεшεдъ всѧ оучεнїѧ, грамматічεскаѧ, стї- 

хотвωрскаѧ, риторскаѧ, фїлосωфскаѧ, и б(о)гослωвскаѧ»34. 

Ясинський відправив юного Симона до Львівського єзуїтсько- 

го колеґіуму, куди кількома роками раніше вже послав іншого 

стипендіата — Йоасафа Кроковського. Автор «Молотка» в’їдли- 

во зауважує: «Зде хотя не упоминает в какое училище, но всем 

известно, что в Польше нигде иных высоких училищ нет, кроме 

езуитов… Сей же учился в начале во Львове»35. Тут Яворський 

мав вивчати предмети від початкових до філософії включно, пе- 

рейшовши потім до Люблінського єзуїтського колеґіуму. Про 

це свідчить назва його власноруч записаних студентських но- 

таток: «Oedipus, aenigmaticam Aristotelis sphingem soluturus, seu 

compendiosa philosophia, mea manu scripta ex opere manuscripto 

philosophiae, quam audivi Leopoli et Lublini» («Едип, який прагнув 

розв’язати Аристотелеву загадку сфінкса, або стисла філософія, 

записана моєю рукою з рукописної філософської праці, яку я 

прослухав у Львові й Любліні»)36. Крім того, Яворський, уже як 

професор, згадував свого тамтешнього вчителя: «мій професор, 

муж великого таланту отець Янішевський» («meus professor solidi 

ingenii vir Pater Janiszewski»)37. Ян Янішевський (Jan Janiszewski, 

1650–1723) дійсно викладав філософію в Любліні у 1681–1683 рр.38, 

що дає змогу уточнити час навчання Яворського. 

 
33  Цит. за: Степан Рункевич, История русской церкви под управлением Свя- 

тейшего синода (Санкт-Петербург: Типография А. П. Лопухина, 1900), 68. 
34  Яворский, Камεнь вѣры, [I]. 
35  Григорьев, «Загадка сочинения,» 109–10. 
36 Сергей Маслов, «Документы, относящиеся к судьбе библиотеки Стефана 

Яворского,» Чтения в Историческом обществе Нестора Летописца 24 

(2, отд. 3) (1914): 30. 
37  Symchych, «Wpływ jezuitów na wykładanie filozofii,» 372. 
38 Ludwik Grzebień, ed., Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i 

Litwy 1564–1995 (Kraków: WAM, 1996), 238. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 53 
 

Після Любліна Симон подався до Віленського єзуїтського уні- 

верситету. Там він («G. D. Simon Jaworski») згадується серед 16 сту- 

дентів, що були «публічно піднесені в храмі до найвищих лаврів 

філософії року Божого 1684, 7 липня, преподобним отцем єзуїтом 

Ієронімом Бурбою, маґістром вільних мистецтв і філософії та ор- 

динарним професором метафізики, під найславнішим покрови- 

тельством головного патрона Королівства Польського і Великого 

Князівства Литовського блаженного єзуїта Станіслава Костки»39. 

У Віленському університеті практикували два ступені філософії: 

нижчий, бакалавра, який студенти отримували після захисту 

тез із певної філософської дисципліни, та вищий, маґістра, який 

здобували після складання маґістерського іспиту40. Саме цей сту- 

пінь отримав Яворський, підписуючись згодом у Києві як «artium 

liberalium et philosophiae magister». 

Напередодні захисту юнак підготував панегірик своєму патро- 

нові Варлааму Ясинському, якого на початку 1684 р. обрали архи- 

мандритом Києво-Печерської лаври. Цей твір під назвою «Hercules 

post Atlantem»41 було надруковано в Чернігові. Традиційно вважа- 

ють, що Яворський підніс його архимандритові в Києві та лише 

після цього вирушив на навчання до Речі Посполитої42. Звідси й 

 
39 «Anno D.ni 1684, 7 kalendas iulii, a R.do Patre Hieronymo Burba, aa. ll. et 

philosophiae magistro, Societatis Iesu, ordinario metaphysices professore, 

sub gloriossimis auspiciis principalis patroni Regni Poloniae et M. D. Lit. B. 

Stanisla[v]i Kostka, Soc. Iesu, ad supremam in philosophia lauream promoti 

publice in templo» (Laureae Academicae seu Liber continens ritum promovendi 

et catalogum promotorum ad gradum doctoratus, licentiatus, magisterii et 

baccalaureatus in alma Academia Vilnensi Soc. Iesu comparatus et ordinatus 

anno 1650 (Vilniaus: universiteto biblioteka, 1997), 268). 
40 Romanas Plečkaitis, «Commencements at the Ancient Vilnius University,» in 

Laureae Academicae seu Liber continens ritum promovendi (Vilniaus:Vilniaus 

universiteto biblioteka, 1997), 49–51. 
41 Повна назва: Hercules post Atlantem infracto virtutum robore honorarium 

pondus sustinens seu perillustris et admodum reverendus pater, P. Barlaam 

Iasinski, vicarius sedis Metropolitanae Kiioviensis, praeses Caenobii Sancti 

Nicolai Pustynno Kiioviensis, post fata perillustris ac admodum reverendi 

patris P. Innocentii Giziel Archimandritae Pieczariensis. Див. коментоване 

видання цього панегірика: Jakub Niedźwiedź, Bartosz Awianowicz, eds., 

Stefan Javors’kyj’s Panegyrics: 1684–1691 (Leiden: Brill, 2025). 
42 Хоч в енциклопедичній статті Д. Смірнов слушно зауважує, що Яворський 

міг навчатися за кордоном і до 1684 р., проте все ще вважає, що «этот па- 



54 Микола Федяй 
 

 

хибне датування його закордонних студій як таких, що розпоча- 

лися нібито лише після 1684 р. Але це не так: Симон уже встиг 

провчитися у трьох академіях і от-от мав отримати ступінь ма- 

ґістра. Та й у самому панегірику є свідчення, що він на час на- 

писання перебував на чужині: «Немовби мій тривожний дух для 

того було піднесено, щоб перенестися від тебе до Польщі й Литви, 

аби я ретельніше навчився від Сарматського Орла і Литовського 

Вершника ставати до твоїх послуг, і від першого запозичити блиск, 

від другого — міць, а від обох — стрімкість у послугах тобі»43. Крім 

того, текст містить чітку вказівку на те, що панегірик не було під- 

несено в дарунок Ясинському особисто в Києві: «Не дивуйся, що 

автор цієї вельми дрібної праці не наважився особисто постати 

перед тобою для привітання… Отож, вважаючи за краще виявити 

більшу пошану здалеку, він замінив цю послужливу сторінку своєї 

промови та почуття твором, зрештою незначним, якщо йому не 

додасть ваги саме твоє ім’я»44. 

У Віленському університеті Яворський, після здобуття ступе- 

ня маґістра філософії, вивчав теологію. На це вказує назва влас- 

норуч записаних ним лекційних нотаток: «Abyssus inscrutabilium 

Dei arcanorum; liber, mea manu scriptus per compendium theologiae, 

quam audivi Vilnae et Posnaniae» («Безодня незбагненних Божих та- 

ємниць; книга, записана моєю рукою з компендіуму теології, який 

я прослухав у Вільнюсі й Познані» )45. У своїх київських курсах із 
 

негирик свидетельствует лишь о том, что в 1684 г. С[тефан] находился 

в Малороссии (sic) и лично поздравил иером. Варлаама» (Д. Смирнов, 

Яна Зеленина, «Стефан (Яворский), митр.,» в Православная энциклопедия 

(Москва, 2022), 66: 338). 
43 «Quasi ideo duntaxat sollicitus mei animus a Te in Poloniam ac Lituaniam 

sese contulisset, ut ab Aquila Sarmatica, et Equite Lituano pronius didicisset in 

Tua currere obsequia, et ab illa candorem, ab hoc robur, utrinque celeritatem 

in Tua obsequia derivare» ([Simeon Iaworski], Hercules post Atlantem infracto 

virtutum robore honorarium pondus sustinens (Czernihow: W Drukarni Swięto 

Troieckiey Ilinskiey, 1684), [4]; Niedźwiedź, Awianowicz, Stefan Javors’kyj’s 

Panegyrics, 51). 
44 «Nec mirare huius Exilis nimium Laboris Autorem, sese coram Te 

gratulabundum sistere haud ausum fuisse… Maiorem ergo e longinquo intendi 

reverentiam arbitratus, paginam hanc sui sermonis et affectus Ministram, levem 

alias, nisi a solo Tuo Nomine pondus haberet, substituit» ([Iaworski], Hercules 

post Atlantem, [4]; Niedźwiedź, Awianowicz, Stefan Javors’kyj’s Panegyrics, 51). 
45  Маслов, «Документы, относящиеся к судьбе библиотеки,» 29. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 55 
 

філософії і теології Яворський неодноразово згадує своїх вчителів: 

«Est contra meum professorem alias theologum Romanum p. Ioannem 

Godebski» — зазначив він у теологічному курсі46; «Ita gravissimi 

theologi plurimi et mei venerendi Theologia professores Dreus, Agoez, 

Volski, Godebski ceterique», — згадав їх у філософському курсі47. 

Серед них Ян Ґодембський (Jan Godebski, 1646–1691) викладав до- 

гматичну теологію у Віленському університеті в 1684–1686 рр.48, а 

Ян Древс (Jan Drews, 1646–1710) — схоластичну теологію у 1683– 

1686 рр.49 Зважаючи на це можна припустити, що Симон вивчав 

теологію у Вільнюсі в 1684–1686 рр., а потім, як і його попередник 

Йоасаф Кроковський, вирушив до Познанского єзуїтського коле- 

ґіуму. 

Про навчання Яворського в Познані в’їдливо згадує автор 

«Молотка»50. У цьому місті він протягом двох років завершував 

свої теологічні студії, про що свідчать згадування ним тутешніх 

професорів, серед яких були: Ернст Аґоес (Ernest Agoes, 1643– 

1693), викладач схоластичної теології в 1685–1687 рр.51, і Казимир 

Вольский (Kazimierz Wolski, 1644–1690) — викладач схоластичної 

теології в 1679–1688 рр.52 Завершити свої студії Яворський мав 

би в 1688 р. У Києві він підписувався як «consummatus theologus» 

(«завершений теолог»), що вказує на те, що він прослухав повний 

курс теології, хоч тези на докторський ступінь не захистив53. 
 

46  Суториус, «Преподавание богословия,» 195. 
47  Симчич, «Києво-могилянські трактати,» 76. 
48  Grzebień, Encyklopedia wiedzy o jezuitach, 185. 
49  Ibid., 131. 
50  Григорьев, «Загадка сочинения,» 110. 
51  Grzebień, Encyklopedia wiedzy o jezuitach, 3. 
52  Ibid., 757. 
53 Це підтверджує приклад Інокентія (в миру Іллі) Поповського. У червні 

1698 р. він направив листа до послів «Великого посольства» Петра І у Відні, 

де повідомляв, що хоче отримати «po skonczeniu sztyryletney Theologiczney 

pracy mercedem lauris to iest supremam doctoratus theologici laure[am]» в 

італійських краях. Для такої благородної мети, докторського ступеня те- 

ології, він просив фінансової підтримки. В листі зазначається, що він уже 

завершив чотирирічний курс теології та хотів би захистити тези зі всієї те- 

ології («universam propugnem Theologiam»). У листі Поповський підписав 

себе «AA. LL. et Philosophiae Doctor Consummatus Theologus». На відміну 

від Яворського, він таки здобув докторський ступінь. Див. цей лист: Eliasz 

Popowski, «Jasnie Oswieceni Miłosciwi Dobrodzieie» (1698), Російський дер- 



56 Микола Федяй 
 

 

 

 
Автор карти — Дмитро Вортман. 

 

Поневіряння православного студента? 

Оповідаючи, як православний студент навчався в єзуїтів та які 

труднощі йому доводилося переборювати, історики зазвичай обме- 

жуються загальниками про вимушену й нещиру конверсію. Часом 

Яворському вкладають в уста фразу московита Палладія Роговича54, 
 

жавний архів давніх актів, ф. 32, оп. 1, 1698 р., № 44, арк. 1–1 зв.; Федяй, 
«Формування філософських традицій,» 104–105. 

54 Захара, Хижняк, «Яворський Семен,» 606; Зоя Хижняк, Ректори Києво- 

Могилянської академії. 1615–1817 рр. (Київ: Видавничий дім «КМ Акаде- 

мія», 2002), 17. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 57 
 

яку Яворський, звісно, не промовляв, або ж створюють образ прірви 

між вчителями і студентом, який «постійно конфліктуючи з церков- 

ним начальством… врешті решт остаточно пориває з уніатством і 

католицтвом і повертається до Києва»55. Що ж насправді відомо про 

студії православних студентів у єзуїтів того часу, зокрема — про 

героя цієї статті? 

Якби Яворський навчався у папських семінаріях, то мусив 

би скласти присягу «Cum circa iuramenti», затверджену папою 

Александром VII у 1660 р.56 Проте він вчився в єзуїтських ко- 

леґіумах, де діяли інші правила. Тут навчання для вихованців, 

серед іншого й православних, було вільним і безкоштовним, хоч 

єзуїти й створювали умови, що сприяли переходові в католицтво. 

На початку XVII ст. Товариство Ісуса уклало спеціальні прави- 

ла для руських земель, де докладно пояснювалося, як викладачі 

мають поводити себе з батьками новонавернених православних 

учнів, зокрема те, що діти можуть розповідати вдома, а що варто 

приховувати; що відповідати на питання про обряди, догмати 

чи спірні теми, зокрема Filioque57. Йосиф Велямин Рутський у 

1624 р. писав, що руські діти в єзуїтських школах часто потерпа- 

ють від насмішок товаришів через свою віру та грецький обряд, а 

викладачі заохочують їх зближуватися з латинською традицією. 

Згідно з правилами, учні мали щомісяця сповідатися, і так, як за- 

значав Рутський, вони «звикають від юного віку до латинського 

обряду»58. 

Якщо в 1720-х рр. київського студента Василя Григоровича- 

Барського вигнали зі Львівської єзуїтської академії лише за те, 
 

 
55  Захара, «Стефан Яворський в історії вітчизняної філософії,» 13. 
56  Bullarum diplomatum et privilegiorum santorum romanorum pontificum 

(Augustae Taurinorum, 1869), 16: 587–591. 
57 Jan Wielewicki, Dziennik spraw domu zakonnego OO. Jezuitów u św. Barbary w 

Krakowie od r. 1609 do r. 1619 (włącznie) (Kraków: Czcionkami Drukarni c. k. 

Uniwersytetu Jagiellońskiego pod zarządem Anatola Maryjana Kosterkiewicza, 

1889), 101–102. Український переклад цих правил: Тетяна Шевченко, 

Єзуїтське шкільництво на українських землях останньої чверти XVI– 
XVII ст. (Львів: Свічадо, 2005), 77–78. 

58 «… et sic assuescunt ab ineunte aetate ad Ritum Latinum» (Haluscynskyj, 

Welykyj, Epistolae Josephi Velamin Rutskyj, 1: 149). 



58 Микола Федяй 
 

 

що він був православним59, то в часи навчання Яворського такого 

ще не було. Натомість для студій на вищих щаблях — теології або 

й філософії — студентам доводилося приймати унію, оскільки, 

як випливає зі свідчень, конверсії вимагали викладачі, а уніати 

добилися заборони переходу руських студентів на латинський 

обряд. Це передбачало присягу на вірність Католицькій Церкві 

та визнання її Символу віри, або ж і підготовку до чернечого 

постригу. На це вказували як Гедеон Одорський (див. вище), так 

і Палладій Рогович. Вихідець із Твері, Рогович після навчання в 

Московській школі братів Ліхудів вирушив здобувати знання на 

Захід. У 1687 р. він приїхав до Вільнюса, де прийняв чернецтво 

з іменем Теодор і «учихся единъ годъ въ латинскихъ школахъ у 

Езуитовъ, еще держа благочестивую вѣру». Після цього він по- 

дався у німецькі краї, де опановував поетику, а відтак для вивчен- 

ня риторики рушив до Оломоуца, однак там «непущенъ быхъ 

до школъ отъ Езуитовъ, аще прежде не присягну на Римскую 

вѣру. Азъ же желалъ достигнути вышшихъ наукъ, присягнулъ, 

и тако отступство отъ благочестивыя вѣры учинихъ; что еще 

и не сердцемъ, но єдиными усты сотворихъ наукъ ради»60. Так 

само і Симон мусив скласти подібну присягу заради вищих сту- 

дій, про що свідчить нотатка в альбомі присудження ступенів 

Віленського університету: біля імені його одногрупника «G. D. 

Jacobus Wasinkiewicz» (імовірно, Ісак Васинкевич, згодом архи- 

мандрит Монастиря Святого Духа у Вільнюсі), було зазначено: 

«schismam rediit periurus» («повернувся до схизми, зламавши 

клятву»)61. 

Отож Симон Яворський теж прийняв унію, чи радше з метою 

навчання удав уніата, про що згадують єзуїтські місіонери, які 
 

59 Василий Григорович-Барский, Странствования Василия Григоровича- 

Барского по святым местам Востока с 1723 по 1747 г., изд. Николай 

Барсуков (Санкт-Петербург: Типография В. Киршбаума, 1885), 1: 6–7. 
60 «Челобитная к патриарху Адриану, описание жития и учения и испове- 

дание веры игумена Заиконоспасского училищного монастыря Палладия 

Роговского,» Древняя российская вивлиофика 18 (1791): 159–60. У спис- 

ках студентів 1691 р. дійсно значиться «Theodorus Rogowsky, Moscus, 

Colazinensis» (Vladimír Spáčil, Libuše Spáčilová, eds., Matricula olomoucké 

univerzity Matricula der Olmützer Universität (1636–1637) 1652–1729 

(Olomouc: Univerzita Palackého v Olomouci, 2023), 1: 226). 
61  Laureae Academicae, 268. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 59 
 

на початку XVIII ст. спілкувалися з ним, тоді вже архиєреєм, у 

Москві. Чеський єзуїт Ян Берула (Jan Berula, 1661–1744), описую- 

чи враження від зустрічі з новоприбулим до Москви Яворським, 

зазначав: «Як я чув, він завершив вищі студії у Вільнюсі, видаючи 

себе за уніата, та коли маску було зірвано, кажуть, його звідти 

не надто почесно вигнали»62. Інший чеський єзуїт Еліас Броджіо 

(Elias Broggio) тоді ж писав про Яворського таке: « …за похо- 

дженням поляк. Завершив студії у наших у Вільнюсі, де навіть 

був ректором конґреґації Блаженної Діви, але коли перейшов до 

схизматиків, його ім’я, як повідомив нам ясновельможний пан 

Потоцький, викреслили з конгреґації»63. Ці свідчення можуть оз- 

начати, що він прийняв унію як світський студент (це підтвер- 

джують слова Арсенія Мацієвича, див. далі) або ж прийняв мона- 

ший постриг і вступив до Чину святого Василія Великого. Якщо 

так, імовірним монашим іменем Яворського було «Станіслав»: 

на це вказує нотатка «ex libris Stanislai Simonis Iaworscy» на при- 

мірнику книжки «Mowca Polski», виданої 1683 р. в Каліші, з його 

особистої бібліотеки64. Мабуть, конверсія знадобилася власне 

для проходження теологічних студій, адже навесні 1684 р. він 

ще згадується серед студентів Віленського університету під мир- 

ським іменем. 

Варто додати, що в списку залучених до Віленської конґреґа- 

ції Блаженної Діви 15 вересня 1684 р. серед «consultores», тобто 

членів керівного осередку, які допомагали префектові, значить- 

ся «G[enerosus] D[omi]nus Sebastianus Jaworski»65, якого в списку 

 
62 «Absolvit hic, ut audio, altiora studia Vilnae, simulans se unitum, sed detecta 

tandem larva, fertur, non usque adeo honorifice inde expeditus» (Письма и 

донесения иезуитов, 257). 
63 «… origine Polonus. Studia absolvit apud nostros Vilnae, ubi etiam fuit rector 

Congregationis b. Virginis, sed cum transiisset ad schismaticos, nomen eius in 

Congregatione fuit exustum, uti nobis retulit illustrissimus dominus Potocky» 

(там само, 359). 
64 Филарет Гумилевский, Обзор русской духовной литературы: 862–1863, 

3 изд. (Санкт-Петербург: Издание книгопродавца И. Л. Тузова, 1884), 269. 
65 «Ordo Officialium Congregationis B. V. Visitantis In Alma Academia Vilnensi 

Societatis Iesu» (1668–1720), Vilniaus universiteto biblioteka, F2-DC3, fol. 

69, https://kolekcijos.biblioteka.vu.lt/objects/990006707861008452. У кни- 

зі записів мені не пощастило знайти імені Яворського: «Liber Rationum 

Congregationis B. V. Visitantis In Alma Academia Vilnensi Societatis Iesu» 



60 Микола Федяй 
 

 

попереднього року не було; він же 4 лютого 1685 р. фігурує як 

«M[agnificus] D[ominus] Sebastianus Jaworski»66, а в травні — ще 

раз як «G[enerosus] D[ominus] Sebastianus Jaworski»67. Наступного 

навчального року такого студента серед членів конгрегації вже 

не згадано. Можна вельми обережно припустити, що це й міг 

бути герой цієї статті, записаний під імовірним монашим іменем 

«Себастьян», проте це суперечило б іншому свідченню, згідно з 

яким його монаше ім’я «Станіслав». Наразі мені бракує джерел, 

щоб розплутати цей збіг. 

Врешті, у 1686 р., коли наш Яворський студіював теологію в 

Познанському єзуїтському колеґіумі, там вийшов друком панегі- 

рик «Parol fortuny» авторства «Xiędza Stanisława Iozefa Iaworskiego 

Theologiey w Collegium Poznanskim Soc. Iesu Auditora»68. Видава- 

лось би спокусливим ототожнити Станіслава Симона Яворського 

з цим Станіславом Йозефом Яворським, але цього не дозволяє 

подальша кар’єра останнього: той у 1692 р. видав друком у Познані 

книжечку «Utarczka honorow», підписану: «Nauk wyzwolonych y 

Filozofiey Doktora Praskiego»69. 

 

Викладання 

в Києво-Могилянській академії 

Після освітньої мандрівки Симон Яворський «возвратисѧ в(ъ) 

Кіεвъ к(ъ) пославшεму εго прεωс(вѧ)щεнному Варлааму, совεр- 

шεнъ мужъ во оучεнїи и добродѣтεлεхъ»70. Автор «Молотка» опи- 

сує його повернення злісною метафорою: «пришел во Киев уже 

пострижен, яко сущей волк во одежде овчей, яко тать не входяй 

во двор овчий, но инуде прелазя»; далі він пише: хоч католики, що 

 

(1667–1770), Vilniaus universiteto biblioteka, F2-DC2, https://kolekcijos. 

biblioteka.vu.lt/objects/990006707821008452. 
66  «Ordo Officialium Congregationis,» fol. 71. 
67  Ibid., fol. 73. 
68  Stanisław Iozef Iaworski, Parol fortuny nie płonnym losem na przywiley godnosci 

Macieiowi dany (Poznań: Drukarnia Wojciecha Laktańskiego, 1686). 
69 Stanisław Iozef Iaworski, Utarczka honorow samych z sobą walczących o wspani- 

ałosc domv y imienia Leszczynskich (Poznań: Drukarnia Akademicka, 1692). 
70  Яворский, Камεнь вѣры, [II]. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 61 
 

наверталися в православ’я, мусили під суворою клятвою зректися 

всіх єресей і триматися грецької віри, «но оной Яворской того не 

учинил, и тако татской в восточную церковь вкрался»71. Але пе- 

реконливіше звучать слова Арсенія Мацієвича: «преосвященный 

Стефанъ, хотя бѣльцомъ будучи, и у іезуитовъ учился, однако ког- 

да къ церкви матери своей возвратился паки, церковь, о чадѣхъ 

своихъ состраждущая и Отцу небесному сообразная, примѣромъ 

блуднаго сына Стефана приняла и властію ключей Христовыхъ 

простила и разрѣшила»72. Мацієвич протиставляє Яворського, 

який був «більцем» (тобто світською людиною, що лише могла 

готуватися до чернецтва), Теофанові Прокоповичу, котрий «въ 

базиліанскомъ платьѣ въ Кіевъ пришелъ»73. Ці слова підтверджує 

й те, що в січні 1689 р., коли Яворський підносив гетьману Івану 

Мазепі панегірик «Echo głosu wołającego na puszczy», він підписав 

його своїм мирським іменем «Симон». Отже, якщо він і прийняв 

постриг під іменем Станіслава чи Себастьяна, то в Києві одразу 

цього зрікся. 

За свідченням Лопатинського, перед освіченим чоловіком 

після повернення відкривалося безліч можливостей, зокрема й 

одруження, але Варлаам Ясинський переконав його постригтися 

в монахи та викладати в КМА, нагадавши, що він виїжджав здо- 

бувати освіту «на славу Б(о)жїю, и на пользу с(вѧ)тыѧ ц(ε)ркве, 

трεбующїѧ людей оучεныхъ»74. Тож 25 березня 1689 р. Яворський 

прийняв постриг від свого наставника75 з іменем «Стефан» і за рік 

розпочав викладання в Академії. 
 

 

 

 

 
71  Григорьев, «Загадка сочинения,» 110–111. 
72 Иларион Чистович, Феофан Прокопович и его время (Санкт-Петербург: 

Типография Императорской академии наук, 1868), 388. 
73  Там само. 
74  Яворский, Камεнь вѣры, [II]. 
75 Максим Яременко, «Автобіографічна та біографічна інформація у 

проповідях Стефана Яворського 1690-х рр.,» Український історичний 

журнал 580 (1) (2025): 31. 



62 Микола Федяй 
 

 

 

 

Портрет Стефана Яворського, із зображення на «Theses ex universa 
philosophia» 1719 р., автор гравюри — Олексій Зубов76. 

 

«Риторична рука» 

На відміну від свого попередника Йоасафа Кроковського, 

Яворський не вчителював у класах граматики чи поетики77, а ві- 

дразу почав з риторики: «начεнъ ѿ риторїки трεбующымъ прεпо- 

датε вѣтійскаѧ, Фїлосωфскаѧ, и Б(о)гослωвскаѧ оучεнїѧ»78. Про 

те, що він провадив однорічний курс риторики, дворічний курс 

філософії і чотирирічний курс теології, свідчить гравюра 1706 р. 

Івана Мигури, де його названо «Gloriosus per septennium Doctor» 

(«Славний учитель упродовж семиріччя»)79. Крім того, у промові 

 
76  Ровинский, Материалы для истории, № 349. 
77 Можна вважати хибною поширену думку, ніби Яворський у Києві 

викладав поетику, про що пише: Захара, «Стефан Яворський в історії 

вітчизняної філософії,» 14. 
78  Яворский, Камεнь вѣры, [II]. 
79 Діна Фоменко, Ірина Цинковська, Гліб Юхимець, Мідні гравірувальні дошки 

українських друкарень XVII–XIX ст. у фондах Національної бібліотеки 

України імені В. І. Вернадського: Каталог (Київ: Академперіодика, 2014), 205. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 63 
 

з нагоди одруження свого учня Івана Обидовського Яворський 

згадував, що колись навчав його «на реторицѣ и на філософіи»80. 

Риторичний курс він мав би читати у 1690/91 навчальному 

році, однак запису цього курсу не знайдено. Уявлення про його 

зміст дають настанови з красномовства «Рука риторична», напи- 

сані латиною Яворським, імовірно, для московських студентів81, 

і перекладені Федором Полікарповим82. Можна припускати, що 

в основу праці ліг київський курс риторики, хоч деякі фрагмен- 

ти тексту, зокрема послідовне використання прикладу шведів як 

лютих ворогів («побѣдилъ москвитинъ швεда»83; «швεдскїи лвε ад- 

скую твою простирай гортань: чεлюсти нεнасытныѧ раз(ъ)зїѧй»84; 

«гдѣ пεруны вскую свирѣпагω звѣрѧ швεдскагω жити досεлѣ по- 

пущаεтε»85), вказують на те, що його редагували на початку XVIII 

ст. Підручник не було надруковано, він поширювався у рукопис- 

них списках86, його фрагменти використовували у вченому гуртку 

старообрядців Вигорецької обителі в першій половині XVIII ст.87 

 

 
80 Стефан Яворський, «“Виноград” Стефана Яворського (публікація та 

коментарі Ігоря Ситого, Сергія Горобця),» Сіверянський літопис 6 (2009): 

119. 
81 Про використання курсу Яворського у Московській академії може 

свідчити фраза із заголовку курсу Гедеона Грембецького, прочитаного 
ним у Москві 1718 р.: «Vellus Gedeonis... Subsistente pro tunc throni 

Patriarchalis exarcha illustr. DD. Stephani Javorski Metropolita Riazaniae et 

Muromi benefactore anno 1718 Octobris 23» (Ярослава Стратий, Владимир 

Литвинов, Виктор Андрушко, ред., Описание курсов философии и 

риторики профессоров Киево-Могилянской академии (Киев: Наукова 

думка, 1982), 145). 
82 На початку курсу вказано: «Сочинεна оубω на латинскомъ языцѣ 

прεωс(вѧ)щεннымъ Стεфа[ом] Яворскимъ… Прεвεдεна жε на сло[вε]- 

нскїи Θεодоромъ Поликарповымъ» (Стефан Яворский, Риторическая 

рука, перев. Феодор Поликарпов (Печать В. Я. Рейнгардта, 1878), 10). 
83  Там само, 35–36. 
84  Там само, 73. 
85  Там само, 77. 
86 Виданий друком 1878 р. примірник є факсиміле рукопису. Мені відомий 

також список «Риторичної руки», який міститься на початку рукопису: 

Стефан Яворский, «Рука риторическая» (б. д.), Відділл рукописів 

Російської державної бібліотеки, ф. 236, № 187. 
87 Наталия Понырко, «Учебники риторики на Выгу,» Труды Отдела 

древнерусской литературы 36 (1981): 154–162. 



64 Микола Федяй 
 

 

«Риторична рука» — це адаптований виклад засад красномов- 

ства, скомпонований на основі католицьких навчальних взірців. 

Бернд Уленбрух продемонстрував, що в деяких розділах текст 

містить структурні й текстуальні збіги із, мабуть, найпоширені- 

шим на той час підручником «De Arte Rhetorica» іспанського єзу- 

їта Кипріано Соареса (Cypriano Soarez, 1524–1593)88. Яворський 

структурував виклад, використовуючи метафору п’яти пальців 

руки: «пѧть жε тоѧ частεй: сирѣчь: изωбрѣтεнїε, расположεнїε, 

краснословїε, памѧть, произношεнїε»89, що відповідає класич- 

ному п’ятичленному поділові риторики: «Quinque sunt partes, et 

quasi membra eloquentiae: inventio, dispositio, elocutio, memoria, 

pronuntiatio»90. Повторено й класичне визначення риторики як 

«художεство добрѣ гл(агол)ати»91 («ars bene dicendi»92), а також 

наведено інші ключові дефініції, наприклад: «Изобрεтѣніε εсть 

вымыслъ аргумεнтовъ и доводовъ»93 («Inventio est excogitatio 

argumenti»94). На можливі джерела цього курсу вказує і особи- 

ста книгозбірня Яворського, де містився популярний на той 

час підручник «Phoenix rhetorum» єзуїта Яна Квяткевича (Jan 

Kwiatkiewicz, 1629–1703)95. 

Водночас у тексті «Руки» є чимало локальних сюжетів, написа- 

них, безсумнівно, самим Яворським. Так, описуючи 26 фігур сен- 

тенцій, як-от: «вопрошεнїε», «нεдоумѣнїε», «лицεпритворство», 

«умолчанїε», «оустроумїε», «власть», «попущεнїε», «закликанїε» 

тощо, він пояснює, як оратору треба вибудовувати промову для 

різних цілей за допомоги власних прикладів: крім уже згаданих 

шведів, він часто звертався до «нашого государя» та «російських 
 

 
88  Uhlenbruch, «Rhetorica slavica,» 343–348. 
89  Яворский, Риторическая рука, 9. 
90  Cypriano Soarez, De arte rhetorica libri tres ex Aristotele, Cicerone, et Quintiliano 

praecipue deprompti (Parisiis: Apud Thomam Brumennium, 1576), 2 v. 
91  Яворский, Риторическая рука, 13. 
92  Soarez, De arte rhetorica, 4. 
93  Яворский, Риторическая рука, 12. 
94  Soarez, De arte rhetorica, 4. 
95 Маслов, «Документы, относящиеся к судьбе библиотеки,» 51. Докладніше 

про цей підручник див.: Iwona Słomak, «Phoenix rhetorum» Jana Kwiatkie- 

wicza. Wprowadzenie — przekład — opracowanie (Warszawa: Wydział 

Polonistyki Uniwersytetu Warszawskiego, 2016). 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 65 
 

воїнів»96. В останньому розділі, «произношεнїε», Яворський по- 

вчає, що промову треба супроводжувати рухами тіла: залежно 

від обставин змінювати вираз обличчя від ласкавого до смутного 

чи веселого, жестикулювати, підносячи руки то вниз, то вгору97. 

І справді, очевидці описували, що «движение его тела и рук пома- 

вание, очень и лица пременение» змушувало людей, які слухали 

проповіді Яворського, плакати й сміятися98. Ймовірно, саме про- 

ти такого стилю мовлення виступав згодом опонент Яворського 

Теофан Прокопович, вказуючи в «Духовному регламенті» 1720 р.: 

«Безумно творятъ проповѣдницы, которые брови своя поднима- 

ютъ и движеніе раменъ являютъ гордое… Ненадобѣ проповѣд- 

нику шататься велми, будто въ суднѣ весломъ гребетъ: ненадобѣ 

руками спляскивать, въ боки упиратися подскакивать, смѣятися: 

да ненадобѣ и рыдать»99. 

 

«Філософське змагання» 

У 1691–1693 рр. Стефан Яворський викладав дворічний філо- 

софський курс з такою вишуканою назвою: 

Agonium philosophicum in arena gymnadis Mohilaeanae Kiiovensis 

Orthodoxae Rossiacis agonothetis apertum, ad maiorem eius gloriam, qui 

olim giganteo passu mortalitatis nostrae ingressus fuerat stadium novus 

ex comprehensore viator patris unigena ad augendum hyperduliae cultum 

Beatissimae Eius Matris per montana Iudeae olim festinantis. 

(Філософське змагання на арені православного Київського 

Могилянського гімназіуму, розпочате для руських змагальників на 

більшу славу Того, хто колись гігантським кроком ступив на нашу 

смертну ниву, від початку новий мандрівник, єдинородний Син Отця, 

для примноження культу поклоніння Найблагословеннішій Його 

Матері, яка колись поспішала пагорбами Юдеї). 

 
96  Яворский, Риторическая рука, 62–78. 
97  Там само, 88–89. 
98  Григорьев, «Загадка сочинения,» 113. 
99 Павел Верховской, Учреждение духовной коллегии и духовный регламент. 

К вопросу об отношении Церкви и государства в России (Ростов на Дону: 

Склад изданий у автора и в книжном магазине т-ва А. С. Суворина «Новое 

время», 1916), 2: 64–65. 



66 Микола Федяй 
 

 

Курс зберігся в кількох рукописах, записаних студентами100. 

Існував і професорський автограф, який Яворський забрав із со- 

бою, виїжджаючи з Києва, у його бібліотеці він значився під наз- 

вою «Agonium philosophicum, propria manu scriptum illustrissimi 

metropolitae»101. Фрагменти цього курсу було опубліковано в укра- 

їнському перекладі Ігорем Захарою102. В одному зі студентських 

рукописів збереглися й тези з логіки: «Conclusiones ex universa 

logica» («Висновки зі всієї логіки»), де наведено ключові положен- 

ня цієї дисципліни103. 

Традиційно курс Яворського складався з діалектики, логіки, 

фізики й метафізики (без етики, яку в Києві тоді ще не виклада- 

ли). Як показав Микола Симчич, могилянський професор струк- 

турував лекційний матеріал у той спосіб, як це було прийнято в 

єзуїтських колеґіумах Речі Посполитої кінця XVII ст., а численні 

згадки єзуїтських авторів — і його «шанованих учителів», і інших 

відомих представників Товариства Ісуса — яскраво свідчать про 

його приналежність до цієї інтелектуальної традиції104. Серед ци- 

тованих авторів, поряд з античними та середньовічними філосо- 

фами, найчастіше згадуються Франциско Суарес (Francisco Suárez, 

1548–1617), Педру да Фонсека (Pedro da Fonseca, 1528–1599), 

Антоніо Рубіо (Antonio Rubio, 1548–1615), Франциско де Толедо 

(Francisco de Toledo, 1532–1596), Родріґо де Аріяґа (Rodrigo de 

Arriaga, 1592–1667), Педро Уртадо де Мендоса (Pedro Hurtado de 
 

100 Перелік цих рукописів та їхній опис див.: Микола Симчич, Philosophia 

rationalis у Києво-Могилянській академії. Компаративний аналіз курсів ло- 

гіки кінця XVII — першої половини XVIII ст. (Вінниця: О. Власюк, 2009), 

183–185. 
101 Маслов, «Документы, относящиеся к судьбе библиотеки,» 45 (№ 422). 
102 Стефан Яворський, Філософські твори у трьох томах, перекл. Ігор Захара, 

т. 1 (Київ: Наукова думка, 1992); Стефан Яворський, Філософські твори 

у трьох томах, вид. Марія Кашуба, перекл. Ігор Захара, т. 2 (Львів: ЛНУ 

імені Івана Франка, 2018). Про інші видання перекладів курсу Яворського 

див.: Микола Симчич, «Перекладачі-першопроходці: Києво-могилянські 

філософські курси в перекладах 1960–70-х років,» Sententiae 27 (2) (2012): 

146–162. 
103 Stephanus Iaworski, «Agonium philosophicum in arena gymnadis Mohilaeanae 

Kiiovensis...», (1691–1693), Інститут рукопису Національної бібліотеки 

України імені В. Вернадського (далі — ІР НБУВ), ф. 312, № 618, зшиток 1, 

арк. 1 зв. 
104  Symchych, «Wpływ jezuitów na wykładanie filozofii,» 370–373. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 67 
 

Mendoza, 1578–1641) та Франциско де Овієдо (Francisco de Oviedo, 

1602–1651)105. 

У представленні ключових філософсько-теологічних питань 

Яворський наслідував, з одного боку, своїх учителів-єзуїтів, а з 

другого — продовжував ту православну київську традицію, що від 

часів Петра Могили розвивалася на основі латинської вченості, що 

часто означало те саме. Наприклад, Яворський був послідовним 

критиком геліоцентричної системи Миколая Коперника, висмію- 

ючи її як у філософському курсі106, так і пізніше у своїх проповідях: 

«Одному только нѣкоему астроному Копернику приснилося, будто 

солнце, луна, звѣзды стоятъ, а земля оборочается противо священ- 

наго писанiя. Смѣются съ него богослови»107. Яворського можна 

вважати перипатетиком і послідовним критиком тих «нових фі- 

лософів», які підважували авторитет Аристотеля, якого він нази- 

вав «пԑрвона[ча]лникъ философіи прԑмудрий»108. У «Риторичній 

руці», описуючи фігуру сентенцій «лицεпритворство» (коли про- 

мовець порівнює сучасні обставини із легендарними особами чи 

з давніми царствами), він закликає Аристотеля постати з мертвих, 

оскільки Декарт насмілився «осквернити» його вчення: «востани 

понε ѿ загрεбεны(х) пεпεлωвъ свѣтε пεрїпотεтикωвъ, Аристотεлю, 

ωтри враски [зморшки — М. Ф.] или понε [хоча би — М. Ф.] самы- 

ми омыи слεзами, ими жε твои философскїѧ догматы ωсквεрнила 

картεзїεва продεрзо(сть): такω воистину на мεртваго лва мыши 

наскакую(т)»109. 

Яворський поділяв погляди своїх вчителів на пересуществлен- 

ня Святих Дарів: хліб і вино під час літургії стають тілом і кров’ю 

Ісуса Христа шляхом знищення та утворення, а не шляхом кон- 

версії. Разом зі своїми вчителями та київською теологічною тра- 
 

105 Ibid., 371. 
106 Ярослав Матвіїшин, «Ідеї Коперника в Україні,» в Українське небо. Студії 

над історією астрономії в Україні: збірник наукових праць, вид. Олег 

Петрук (Львів: Інститут прикладних проблем механіки і математики 

НАНУ, 2014), 384. 
107 Иларион Чистович, «Неизданные проповеди Стефана Яворського 

(продолжение),» Христианское чтение 1 (1867): 429. 
108 Giovanna Brogi, Maksym Yaremenko, Tetiana Kuzyk, Marzanna Kuczyńska, 

Jakub Niedźwiedź, eds., Stefan Javors’kyj’s Sermons: 1691–1698 (Leiden: Brill, 

2025), 107. 
109 Яворский, Риторическая рука, 66–67. 



68 Микола Федяй 
 

 

дицією він стверджував, що для пересуществлення достатньо 

Господніх слів110. Саме ці положення його філософського курсу 

згодом було перекладено грецькою мовою і піддано суворій кри- 

тиці православних греків, зокрема Єрусалимського патріарха 

Досифея Нотари і теолога Севаста Кумініта (Σεβαστός Κυμινήτης, 

1630–1702), які спростувували «Λατινικῶν φλυαριῶν» («латинські 

небилиці») Яворського111. 

У курсі логіки Яворського докладно обговорювалося вчення 

про категорії, яке студенти 

ілюстрували у вигляді дерев. 

За схемою Аристотеля, все, що 

існує, поділяється на десять 

найзагальніших родів, що їх 

він називає категоріями (суб- 

станція, кількість, якість…), 

і в такий спосіб описує від- 

мінність між загальним (лю- 

дина як така) та індивідуаль- 

ним (конкретний Михайло). 

Згодом Порфирій виклав це 

вчення у доступнішій фор- 

мі, яке зображують через де- 

рево — «Arbor Porphyriana». 

Основною ознакою категорії 

субстанції є те, що субстанція 

не існує в чомусь як у суб’єкті 

(наприклад, Михайло чи лю- 

дина як така не існують в якій- 

сь іншій речі — на відміну від 

білого кольору, що не може іс- 

нувати сам по собі, а тільки як 

якість певної речі). Градацію 

субстанції від індивідуально- 

Дерево категорії якості 
Iaworski, «Agonium 

philosophicum», зшиток 2, арк. 117. 
 

 

110 Симчич, «Києво-могилянські трактати,» 76–85. 
111 Цей яскравий сюжет сприйняття греками київської православної 

вченості, заснований на листах патріарха Досифея і трактаті «Δογματικὴ 

διδασκαλία τῆς ἁγιωτάτης ἀνατολικῆς καὶ καθολικῆς ἐκκλησίας» 1703 р., буде 

описаний мною в іншому місці. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 69 
 

го до загального студенти Яворського зобразили так: «Michael → 

homo → animal → vivens → corpus → substantia», тобто «Михайло 

→ людина → тварина → живе → тіло → субстанція». Подібні схе- 

ми застосовано й для категорій кількості та якості, приміром для 

останньої: «temperantia → virtus → moralis → acquisitus → habitus → 

qualitas», тобто «поміркованість → чеснота → моральне → набуте 

→ габітус → якість». 

Попри те, що аристотелізм і вчення про категорії були загально- 

прийнятими у схоластичній думці як Заходу, так і Сходу, у цих схе- 

мах не знаходилося місця Богові. Тому християнські теологи буду- 

вали власні онтологічні та епістемологічні моделі найзагальніших 

родів, спираючись на Аристотеля, але виходячи з теологічних за- 

сад. Одну з таких моделей запропонував німецький єзуїт Атанасій 

Кірхер (Athanasius Kircher, 1602–1680). У його «Arbor Philosophica» 

(«Філософському дереві») центральне місце посідає Свята Трійця, 

з якої беруть початок чесноти. У градації від індивідуального до 

загального він доповнив схему Порфирія так: «Petrus → homo → 

animal rationale → sensitivum → animatum → corpoream → creatum 

→ ens per se (substantia) → omne quod est → abyssus nihilum», тоб- 

то «Петро → людина → розумна тварина → чуттєве → одушевле- 

не → тілесне → створене → суще як таке (субстанція) → все, що 

є → безодня-ніщо»112. В одному зі списків філософського курсу 

Яворського намальоване саме це «філософське дерево» Кірхера, 

зображене нижче на ілюстрації. 

«Agonium philosophicum» став, імовірно, найвпливовішим ки- 

єво-могилянським філософським курсом, адже наступні профе- 

сори — невідомий викладач кінця XVII ст., Інокентій Поповський, 

Сильвестр Піковський і Платон Малиновський — послуговували- 

ся ним у власних викладах. Важливо й те, що саме у Яворського 

вперше простежується те структурування лекційного матеріалу, 

яке стало «класичним» для киян і з деякими винятками та змінами 

зберігалося аж до 1743 р.113 

 

112 Athanasius Kircher, Ars magna sciendi sive Combinatoria (Amstelodami: Apud 
Joannem Janssonium, 1669), 2: I. 

113 Symchych, «Wpływ jezuitów na wykładanie filozofii,» 370, 375. Див. також 

його статтю «Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 

філософськими курсами (XVII–XVIII ст.): нові приклади» в цьому числі 

«Київської академії». 



70 Микола Федяй 
 

 

 

 

«Філософське дерево» Анастасія Кірхера 
Iaworski, «Agonium philosophicum», зшиток 2, арк. 163. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 71 
 

Ймовірно, безпосереднім джерелом цього курсу слугували 

студентські нотатки самого Яворського під назвою «Oedipus, 

aenigmaticam Aristotelis sphingem soluturus», записані у Львові й 

Любліні. Цей рукопис був у його особистій бібліотеці114, яку він 

1721 р. подарував Ніжинському Благовіщенському монастирю, 

аби «въ немъ была своя бібліотека для ученыхъ іеромонаховъ, 

которі бы могли наставленіемъ сихъ книгъ съ Божіею помощію 

слово Божіе проповѣдати и народъ поучати»115. Утім, бібліоте- 

ка залишалася в Ніжині недовго, оскільки вже у вересні 1731 р. 

Синод наказав передати її новоствореному Харківському колеґі- 

уму. У січні 1732 р. був укладений новий каталог із зазначенням 

книжок, яких на той час уже бракувало; серед таких фіксується 

й «Oedipus, oenigmaticum Aristotelis»116, якого, отже, станом на 

1732 р. в Ніжині вже не було. Ймовірно, цей рукопис опинив- 

ся в руках небожа Яворського Стефана (в миру Сильвестра) 

Шумського, якому дядько спершу навіть планував заповісти бі- 

бліотеку117. У 1728 р. Шумського викликали до Московської акаде- 

мії, де він до 1731 р. викладав поетику й риторику118. Вирушаючи 

до Москви, Шумський 16 липня 1728 р. залишив у Ніжині роз- 

писку, в якій зазначив, що взяв «ко употребненію своему» де- 

сять книг, серед іншого шість томів «Summa Theologiae» Мартіна 

Бекана (Martinus Becanus, 1563–1624), а також «manuscriptam 

philosophiam in 8-vo»119. З огляду на те, що «Oedipus, oenigmaticum 

Aristotelis» був якраз філософським рукописом формату у 8°, а 

також зважаючи на його відсутність у бібліотеці станом на 1732 р., 

можна з достатнім ступенем вірогідності припустити, що йшлося 

власне про цей курс. Після смерті Шумського у 1731 р. доля руко- 

пису невідома; можливо, його варто шукати в архівній спадщині 

Московської духовної академії. 
 

 

 
114 Маслов, «Документы, относящиеся к судьбе библиотеки,» 30 (№ 192). 
115 Там само, 33. 
116 Там само, 67–68. 
117 Там само, 18. 
118 Сергей Маслов, «Библиотека Стефана Яворского,» Чтения в Историческом 

обществе Нестора Летописца 24 (2, отдел 2) (1914): 153. 
119 Маслов, «Документы, относящиеся к судьбе библиотеки,» 58. 



72 Микола Федяй 
 

 

Теологія 

У 1693–1697 рр. Яворський викладав чотирирічний курс те- 

ології — перший повний курс, прочитаний у стінах КМА120. Він 

зберігся в низці студентських рукописів121. Структура цього ве- 

личезного за обсягом курсу була такою: 

• Про таємницю втілення («De incarnationis mysterio» і 

«Tractatus theologiae controversae de Verbo incarnato»); 

• Про таїнства («De sacramentis» і «Tractatus theologiae 

controversae de sacramentis»); 

• Про чесноту і таїнство покаяння («De virtute et sacramento 

poenitentiae»); 

• Про гріхи (De peccatis); 

• Про благодать («De gratia» і «Tractatus theologiae contro- 

versae»); 

• Про теологічні чесноти («De virtutibus theologicis»); 

• Про ангелів («De angelis»); 

• Про блаженство і кінцеву ціль («De beatitudine et ultimo 

fine»); 

• Про людські вчинки («De actibus humanis» і «Tractatus 

theologiae controversae»): тут розглядалися питання про ви- 

правдання вірою («de iustificatione per fidem»), про охоро- 

ну ангелів («de custodia angelorum»), про Церкву, її членів 

і Голову («de ecclesia, de eius membris et de eius capite»), про 

ознаки істинної Церкви («de signis verae ecclesiae»); 

• Про справедливість («De iustitia»); 

• Про Бога єдиного в Трійці й потрійного в єдності («De 

Deo uno in trinitate et trino in unitate» і «Tractatus theologiae 

polemicae»)122. 

Цей курс виразно належав до єзуїтської традиції, про що 

свідчать численні посилання на авторитетних представників 

Товариства Ісуса, а також дослівні текстуальні збіги123. Як довів 

Костянтин Суторіус, у трактаті про людські вчинки, фрагменті 
 

120 Яременко, «Коли і хто вперше прочитав». 
121 Їхній перелік див.: Суториус, «Нравственное богословие,» 40–42. 
122 Там само, 40. 
123 Суториус, «Преподавание богословия,» 193. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 73 
 

трактату про справедливість і третій диспутації з трактату про 

гріхи Яворський використовував, тобто запозичував з незначни- 

ми змінами й скороченнями, «Medulla theologiae moralis» єзуїта 

Германа Бузенбаума (Hermann Busenbaum, 1600–1668)124. Джастін 

Шон Койл встановив, що у своєму викладі могилянський професор 

спирався також на авторитетного іспанського єзуїта Франциско 

Суареса і польського єзуїта Томаша Млодзяновського (Tomasz 

Młodzianowski, 1622–1686)125. Про спосіб роботи професора з дже- 

релами йтиметься далі. 

Було укладено й надруковано кілька тез із цього теологічно- 

го курсу, себто стислих положень із певних питань, що їх сту- 

денти захищали під час диспутів. Зокрема, єзуїт Теофіл Рутка у 

трактаті «Herby abo znaki kościoła prawdziwego» згадує київські 

теологічні тези, надруковані 1695 р. з посвятою митрополитові 

Варлааму Ясинському, де містився пункт про Непорочне зачат- 

тя Богородиці126. У січні 1697 р. Яворський виголосив проповідь, 

завершену вітанням («Gratulatio») гетьману Іванові Мазепі, з по- 

дякою за підтримку Академії, яка «ωт nаучεний б(о)гословских 

приносит плоды вεлможности вашεй аки своεму дѣлатεлю, nаса- 

дитεлю и управитεлю». Під цими плодами він розумів теологічні 

тези: «конклюзії ωт того жъ научεніε многословутому імεни вεл[- 
 

 

 
124 Суториус, «Нравственное богословие,» 43–45. 
125 Дякую автору за можливість ознайомитися з його ще не опублікованим 

дослідженням. 
126 «Collegium Kijowskie... sentencyi pobożney o Niepokalanym Poczęciu Panny 

Nayświętszey mocno i zgodne (rozumiem, że non sine Numine Lumine 

Mariae) chwyciło, ktorą Papieżowie Rzymscy trzymaią; co się iasne z roznych 

koncluziy tak filosophicznych iako i Theologicznych, w Kijowie drukowanych 

y tym wyznaniem iakoby zapieczętowanych, pokazuie, a osoblowie z tych, 

ktore tam R. P. 1695 wydrukowano i I. M. O. Barłaamowi Iasienskiemu, 

Metropolicae kijowskiemu, przypisano. Bo się w nich słowa conclusione 7 

najduią: “Beatissima haec sponsa, et ante partum, in partu, et post partum 

est Virgo sine labe Originali concepta”». Цит. за: Степан Голубев, Киевская 

академия в конце XVII и начале XVIII столетий. Речь, произнесенная на 

торжественном акте Киевской Духовной Академии 26 сентября 1901 года 
(Киев: Тип. И. И. Горбунова, 1901), 80–81. Голубєв посилається на трак- 

тат «Herby abo znaki kościoła prawdziwego» Теофіла Рутки 1696 р., але не 

зазначає сторінку. Мені не вдалося в книзі віднайти цю цитату. 



74 Микола Федяй 
 

 

можности] в[ашεй] приписалися»127. Вочевидь, ішлося про деди- 

ковані гравіровані чи друковані тези, невідомі дослідникам. 

У проповіді на празник Святої Варвари, виголошеній 4 грудня 

1694 р. у Михайлівському соборі, Яворський викривав «лютԑрскоԑ 

блядословіԑ», тобто протестантську позицію про непошанування 

мощей святих128. Повторюючи, що «блядословят лютры на мощи 

с(вѧ)тых», він закликав вірян шанувати нетлінні останки й підкрі- 

плював свою думку цитатами зі Святого Письма, святоотцівськи- 

ми авторитетами та прикладами чудесної нетлінності, а тих, хто 

сумнівається та «хощԑт мѣти диспуту и прѣніԑ», люб’язно запро- 

шував до себе в Академію: «запрошаю до школы на б(о)гословію, 

там з собою розмовимся»129. І справді, диспути в КМА, принаймні 

врочисті, були публічними: відомі випадки, коли на них запрошу- 

вали протестантів, і ті вільно висловлювали свої ідеї130. 

Цікавий матеріал для аналізу вчення Яворського дають про- 

повіді українською мовою, де він у спрощеній формі викладав 

схоластичні філософські й теологічні ідеї. Так, у серпні 1694 р., за- 

вершивши курс філософії і переходячи до теології, він виголосив 

проповідь у Києво-Печерському монастирі на празник Успення 

Богородиці. Тут професор навчав прихожан, що «храмина албо 

будинокъ тѣла смԑртԑлнаго члчкаго ԑст ωт чԑтырԑх стихий албо 

ԑлԑмԑнтовъ», а саме землі, води, повітря і вогню — достоту як і 

весь навколишній світ, через що філософи називають людину 

«малым свѣтом по-грԑчԑску microcosmos». Ця чотиристороння 

будівля людського тіла стоїть «на двох толко столпах, котороԑ зо- 

вут по-словԑнску вԑщԑство и вид, по-философску materia y forma. 

По-нашому по-просту тѣло и д(у)ша»131. Далі він переказує хрис- 

тиянське тлумачення вчення Аристотеля: людина, як і неодухотво- 

рені речі, існує («ԑст»); як рослини — росте; як худоба — «смыслит, 

видит, слышитъ обоняԑт»; як ангели — «розумѣԑтъ дишкуруԑт»; 

як Бог — «образ Его на сԑбѣ носит трԑма силами д(у)шԑвными па- 
 

 
127 Яременко, «Коли і хто вперше прочитав,» 23. 
128 Brogi et al., Stefan Javors’kyj’s Sermons, 239. 
129 Там само, 241–242. 
130 Олена Дзюба, «Києво-Могилянська академія очима німецького пастора 

(1739 р.),» Київська старовина 2 (1994): 98. 
131 Brogi et al., Stefan Javors’kyj’s Sermons, 158–159. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 75 
 

мятію розумом волԑю»132. Переходячи до схоластичного питання, 

чому тілесний дім людини складають не три, а саме чотири стихії, 

він відповідає: «посполитԑ матԑматыцы учат жԑ квадратова фѣ- 

ґура, албо чԑтвԑроуголноԑ изображԑніԑ ԑст моцнѣйшԑ и трвалшԑԑ, 

и нԑ так скоро движимоԑ якъ иншіԑ фѣґуры наприклад триуголна 

албо округла». Тож Небесний Архітектор, добре розуміючись на 

фігурах, спорудив тілесну будівлю з чотирьох частин, щоб вона 

була тривалою і непорушною133. 

Проповіді також ілюструють, як Яворський, перекладаючи 

схоластичні філософські й теологічні терміни, знаходив для них 

відповідники в українській, польській чи церковнослов’янській 

мовах. Наприклад, фраза «Красота вышшԑԑствԑнная всѣ красоты 

прԑвосходящая»134 походить з Псевно-Діонісія (Pseudo-Dionysius, 

De divinis nominibus IV, 7), вона була поширена у латинській версії 

як «… superessentiale pulchrum pulchritudo quidem dicitur, propter 

illam quam rebus omnibus pro suo cuiusque modo pulchritudinem 

tradit»135. У фрагменті «бачимо въ чԑловѣцѣ мокроту a вилґотност 

флԑґму»136 він транслітерував польське wilgotność, тобто воло- 

гість, а також латинське phlegma, тобто мокрота. За незрозумілою 

на перший погляд фразою «огонь нԑтусалный»137 стоїть, імовірно, 

польське «ogień nietykalny», тобто «ignis intangibilis» — недотор- 

канний вогонь. Загалом же, як бачимо, в українській мові тоді ще 

не існувало усталених відповідників для основних схоластичних 

термінів, тож авторам доводилося їх придумувати, і це провади- 

ло до термінологічної строкатості. Наприклад, Яворський пере- 

клав категорію якості як «качԑства албо qualitates»138, а Йоаникій 

Ґалятовський — як «квалѣтасъ, яковость»139. 

Латинську лексику пробували перекладати не лише професори, 

а й студенти. Попри те, що всі вищі дисципліни в Києві викладали- 
 

132 Ibid., 159. 
133 Ibid., 160–61. 
134 Ibid., 340. 
135 Marsilius Ficinus, Marsilii Ficini philosophi platonici medici atque theologi 

omnium praestantissimi, Operum (Parisiis: Apud Guillaume Pelé, 1641), 2: 41. 
136 Brogi et al., Stefan Javors’kyj’s Sermons, 159. 
137 Ibid., 167. 
138 Ibid., 305. 
139 Іоаникій Галятовський, Ключ розуміння, вид. Інна Чепіга (Київ: Наукова 

думка, 1985), 166. 



76 Микола Федяй 
 

 

ся латиною і студентам «під страхом покарання» було заборонено 

вживати інші мови, у їхніх рукописах подеколи натрапляємо на 

церковнослов’янські, польські чи українські переклади окремих 

понять. Для прикладу, в записах курсу теології Яворського наво- 

диться такий переклад назв семи смертних гріхів: 

Superbia: Гордост(ь) 

Avaritia: Лако(м)ство 

Luxuria: Neczystosta 

Ira: Гнѣвъ 

Gula: Ѡбжи(р)ство 

Invidia: Заз(д)ро(ст) 

Acedia: Лεнив(ъ)ство140. 

Насамкінець слід додати, що наступник Яворського, викладаю- 

чи теологію, пішов його слідами. Це підтверджують як структурні, 

так і текстуальні збіги курсу Яворського та курсу анонімного про- 

фесора 1697–1701 рр.141 Неясно, чи він безпосередньо використав 

текст Яворського, чи вони обидва спиралися на спільне джерело. 

 

Від єзуїтів… до єзуїтів: джерела вченості Яворського 

Джерела 

Щоб зрозуміти особливості вчення Стефана Яворського та 

вплив на його світогляд єзуїтської освіти, варто оглянути його 

творчу спадщину з перспективи джерел, якими він користувався. 

Адже це дозволить простежити, чи він застосовував набуте під 

час навчання знання в інших, крім навчальних курсів, літератур- 

них жанрах і чи змінив свої переконання пізніше, коли 1697 р., 

після завершення професури, очолив Київський Пустинно- 

Микільський монастир, відтак 1700 р. був хіротонований на ми- 

трополита Рязянського, а ще за рік, після смерті Московського 

патріарха Адріана, став місцеблюстителем патріаршого престолу. 

Як було показано вище, риторичні настанови, філософський 

і теологічний курси Яворського виразно спиралися на єзуїтські 

 
140 Stephanus Iaworski, «[Теологічний курс]», (б. д.), ІР НБУВ, ф. 305, № 187, 

арк. 111 зв. 
141 Суториус, «Преподавание богословия,» 193–195. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 77 
 

зразки й загалом нагадували лекційний матеріал, що його викла- 

дали в єзуїтських колеґіумах Речі Посполитої другої половини 

XVII ст. Водночас належить підкреслити, що ці курси не були до- 

слівними копіями католицьких взірців. На відміну від деяких ки- 

ївських професорів, які диктували чужий текст без жодних змін, 

Яворський адаптував єзуїтські зразки для православних студентів 

і звертався до актуальних для того часу теологічних проблем. 

Найповніше талант Яворського розкрився у проповідництві. 

Його ораторський хист визнавали навіть опоненти: «правда, — 

писав автор “Молотка”, — что имел удивительный дар и едва подо- 

бныя ему во учителях российских обрестися могли»142. Димитрій 

Туптало наполягав, щоб Яворський видав друком свої чудові про- 

повіді: «самыи нужнѣйшіи, кои могли бы всему Россійскьому міру 

быть въ велію пользу, проповѣди Преосвященства Вашего богому- 

дрыя и набожныя подъ спудомъ лежатъ… Сожалѣнія достойно, 

естьли труды Преосвященства Вашего такъ залежатся»143. 

Проповіді Яворського нераз досліджувалися у контексті як 

київської, так і ширшої, річпосполитської традиції144. Не претен- 

дуючи на аналіз його величезного проповідницького спадку, що 

налічує понад 300 казань, зупинюся лише на джерелах, якими він 

користувався, та зразках, на які орієнтувався. За спостереження- 

ми Іларіона Чистовича, Яворський найчастіше посилався на та- 

ких авторів: Єремія Дрексель (Jeremias Drexel, 1581–1638), Антоніо 

Вієйра (António Vieira, 1608–1697), Жак Маршан (Jacques Marchant, 

† 1648), Маттіас Фабер (Matthias Faber, 1587–1653), Роберто 

Беларміно (Roberto Francesco Romolo Bellarmino, 1542–1621), Дієґо 

Альварес (Diego Álvarez, 1555–1632), Дієґо де Селада (Diego de 

Celada, 1586–1661), Генріх Енґельґраве (Heinrich Engelgrave, 1610– 

1670), Паоло Сеньєрі (Paolo Segneri, 1624–1694), Томас Степлтон 
 

142 Григорьев, «Загадка сочинения,» 113. 
143 Димитрий [Туптало], Сочинения святого Димитрия, митрополита 

Ростовского, 6 изд., (Москва: Синодальная типография, 1839), 1: 517. 
144 Marzanna Kuczyńska, «Stefan Javors’kyj, the Man and the Preacher,» in Stefan 

Javors’kyj’s Sermons: 1691–1698, ed. Giovanna Brogi et al. (Leiden: Brill, 2025); 

Giovanna Brogi, «Good Editions of Unpublished Texts: the Case of Stefan 

Iavorskii,» in Defining the Identity of the Younger Europe, eds. Miroslawa 
Hanusiewicz-Lavallee, Robert Aleksander Maryks (Leiden: Brill, 2023); 

Джованна Броджі, Культурний поліморфізм українського світу (Київ: Дух 

і літера, 2022), 352–357. 



78 Микола Федяй 
 

 

(Thomas Stapleton, 1535–1598), Максиміліан ван дер Сандт 

(Maximilian van der Sandt, 1578–1656), Томас Ле Блан (Thomas Le 

Blanc, 1597–1669), П’єр Берсюєр (Pierre Bersuire, † 1362)145, а та- 

кож популярних у Речі Посполитій Пьотра Скарґу (Piotr Skarga, 

1536–1612), Фабіана Бірковського (Fabian Birkowski, 1566–1636), 

Францишека Рихловського (Franciszek Rychłowski, 1611–1673), 

Томаша Млодзяновського, Якуба Ольшевського (Jakub Olszewski, 

1585–1634), чиї книги Стефан Яворський мав у своїй бібліотеці та 

робив, готуючись до проповідей, нотатки з них146. Усі ці автори 

були католиками, і майже всі належали до Товариства Ісуса. 

Однією з особливостей авторського стилю Яворського було 

повторне використання текстів проповідей або їх фрагментів із 

незначними змінами. У його чернетках збереглися позначки, які 

засвідчують, що одна й та сама проповідь могла виголошуватися 

кілька разів, залежно від нагоди: наприклад, проповідь на смерть 

Димитрія Туптала фактично повторювала текст, проголошений 

раніше на день святого Алексія Римського147. Використовуючи ри- 

торичні зразки, Яворський добирав з них приклади, які повторно 

наводив у різних контекстах. Так, у проповіді на похорон архиман- 

дрита Києво-Печерської лаври Мелетія Вуяхевича 1697 р. він го- 

ворив, що покійний мав підстави пишатися своїми наставниками 

Інокентієм Ґізелем і Лазарем Барановичем так само, як Александр 

Македонський — своїм учителем Аристотелем, імператор Нерон — 

Сенекою, Гонорій і Аркадій — Арсенієм Великим148. Достоту ті самі 

приклади використано у проповіді «Виноград Христов» (1698 р.), 

виголошеній на весіллі Івана Обидовського. Повторюючи щойно 

згадані античні постаті, Яворський не оминув і власних заслуг, 

адже він мав честь бути учителем Обидовського в КМА149. 

Джерела теологічних трактатів Яворського яскраво свідчать 

про приналежність їхнього автора саме до католицького інтелек- 

туального дискурсу. Приміром, трактат «Знамεнїѧ пришεствїѧ 

антіхрїстова и кончины вѣка» 1703 р. він скомпонував на підставі 
 

145 Чистович, «Неизданные проповеди,» 264–270. 
146 Броджі, Культурний поліморфізм, 297; Niedźwiedź, Awianowicz, Stefan 

Javors’kyj’s Panegyrics, 152; Чистович, «Неизданные проповеди,» 270. 
147 Чистович, «Неизданные проповеди,» 271–272. 
148 Яременко, «Автобіографічна та біографічна інформація,» 38. 
149 Яворський, «“Виноград” Стефана Яворського,» 119. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 79 
 

твору «De Antichristo» іспанського домініканця Томаса Мальвенди 

(Thomas Malvenda, 1566–1628)150. Про Мальвенду у виданні не зга- 

дувалося, навпаки, було через криптонім вказано, що його напи- 

сав Яворський, чиє ім’я прочитувалося у виділених літерах вірша: 

«Ащε хощεтε любимицы знати, кго εсть дεрзнувый сїѧ написа- 

ти…»151. Утім, видавці знали дійсне походження тексту: у книзі 

витрат директора московської типографії Федора Полікарпова 

«Знамεнїѧ» названо «перекладом»152. Знали про католицьке дже- 

рело трактату й критики, які закидали на той час уже покійному 

митрополитові католицькі віяння в книжці «о антихристе»153. 

«Камінь віри» Яворського, його оpus magnum, що справив 

неабиякий вплив на православну доктрину в Російській імперії 

XVIII ст., також не був цілком самостійним текстом. Ставлячи за 

мету системно викласти критику протестантських ідей, митро- 

полит використав напрацювання єзуїтських теологів Роберто 

Беларміно та Мартіна Бекана154. Як переконливо довів Іван Морєв, 

більша частина тексту є адаптованим перекладом трактатів єзуї- 

тів — хоч і з багатьма змінами та доповненнями, а іноді й із влас- 

ними аргументами та вченням155. 
 

150 Петр Пекарский, История Императорской академии наук в Петербурге 

(Санкт-Петербург: Типография Императорской академии наук, 1873), 

2: 79–80. 
151 Знамεнїѧ пришεствїѧ антіхрїстова и кончины вѣка (Москва: В Сино- 

дальной типографии, 1819), 2. 
152 Сергей Браиловский, «Федор Поликарпович Поликарпов-Орлов, 

директор московской типографии,» Журнал Министерства народного 

просвещения 295 (9–10) (1894): 250. 
153 Григорьев, «Загадка сочинения,» 112. 
154 Морев, «Камень веры» митрополита Стефана Яворского. Цікаво, що 

сам Яворський сприймав «Камінь віри» як власну книгу: в листі 1717 р. 

до архиєпископа Антонія Стаховського, який мав друкувати книгу в 

Чернігові, Яворський просить посприяти з друком («въ печатлѣніи книж- 

ныхъ моихъ убогихъ трудишковъ») та зредагувати за потреби текст («За 

исправленіе не токмо не прогнѣваюся, но и вельми поблагодарствую»), 

ніде не згадавши, що працю, по суті, скомпільовано з двох єзуїтських 

авторів. Див.: «Письма митр. Стефана Яворского,» Труды КДА 4 (1866): 

550–51. 
155 Оцінка «Каменя віри» пізнішою церковно-науковою критикою вели- 

кою мірою залежала від того, чи увага фокусувалася на оригінальних 

фрагментах твору, чи на запозиченнях, а також від ставлення до осо- 
би митрополита. Так, для Івана Морєва було важливо показати, що в 



80 Микола Федяй 
 

 

Робота з джерелами 

Приклади роботи Стефана Яворського з католицькими текста- 

ми — насамперед у навчальних курсах і теологічних трактатах (не 

йдеться про проповіді, панегірики чи вірші, що створювалися за 

іншими правилами) — свідчать про характерну для нього модель 

роботи з джерелами. Як правило, він переймав у католицьких ав- 

торів загальну структуру, ключові ідеї, аргументи та цитати, але 

водночас редагував текст і нерідко вносив власні уточнення чи 

зміни. Наприклад, у «Tractatus theologicus de actibus humanus» з 

його теологічного курсу власних новацій практично немає (цього 

не можна стверджувати про §1 секції 1 диспутації 2), а особистий 

вклад професора зводився лише до редагування джерела156. У трак- 

таті «Камінь віри» самостійної праці більше: тут Яворський не 

лише перекладав і компілював, а й, використовуючи ідеї Беларміно 

чи Бакана, розгортав їх. Зокрема, він підкріплював аргументи єзу- 

їтів цитатами зі Святого Письма й Отців Церкви, а інколи наводив 

 

часи, коли «русский народ развивался в могущественное государство, 

поднимался в духовной силе и умственном росте», то зіштовхнувся із 

західними впливами, зокрема піддався «влиянию протестантской про- 

паганды на умы русских людей», і власне Яворський став на захист 

православних від протестантів «в их посягательствах на православную 

веру», написавши «Камінь віри». І хоч, як зазначає Морєв, у трактаті є 

«недостатки», спричинені використанням католицьких джерел, робота 
митрополита заслуговує найвищих похвал: «Понятно, сколько требова- 

лось от автора внимания и вдумчивости, чтобы сохранить чистоту и не- 

прикосновенность православного учения, чтобы оберечь его от чуждой 

примеси и не внести в его содержание каких-либо католических тенден- 

ций» (Морев, «Митрополит Стефан Яворский в борьбе,» 254, 260, 265). 

Натомість Олександр Пономарьов вважав, що Морєв надто вигороджує 

суто компіляторську працю Яворського. На його думку, «все сочинение 

м. Стефана представляет, от начала до конца, очень искусно составлен- 

ную компиляцию из Беллярмина (главным образом), Бекана и отчасти 

других неизвестных католических богословов. Самостоятельный труд 

автора пошел исключительно на незаметное устранение специфических 
и наиболее очевидных сторон и пунктов католической догматики, на за- 

мену соответственными православными воззрениями, на “присвоение” 

и “приспособление” — в буквальном значении этих слов» (Пономарев, 

«Несколько замечаний и наблюдений,» 206–207). 
156 Суториус, «Нравственное богословие,» 43. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 81 
 

власні аргументи або ж викладав самостійне вчення157. Це опри- 

явнювалося насамперед не в полеміці з протестантами, а в пози- 

тивному викладі православної доктрини про душі святих, мощі, 

літургію, Євхаристію, прикликання святих та пости158. У трактатах 

про святі ікони й чесний Хрест текст здебільшого було запозиче- 

но не з католицьких, а з православних джерел (Йоан Дамаскін, 

Йосиф Насєдка, «Кирилова книга»)159. Варто додати, що до дея- 

ких православних полемічних текстів Яворський ставився доволі 

скептично. Про це свідчить нотатка на берегах примірника з його 

бібліотеки «Книга ω вѣрѣ» московського видання 1648 р.: «многа 

в ней безместія, многіє брѣднѣ, иная смеху достоиная»160. 

Редакторська робота Яворського зводилася в основному до 

пристосування текстів, написаних католиками, для православних 

слухачів в аудиторії або для читачів його текстів. Він дещо змі- 

нював структуру своїх джерел, скорочував зайві, на його думку, 

фрагменти та прагнув замаскувати їхню «католицькість». Хоч він 

запозичував зі своїх джерел не лише основний текст, а й цитати, 

проте зазвичай уникав посилань або ж змінював їх — щоб не зга- 

дувати зайвий раз західнохристиянських авторитетів. Наприклад, 

дослівно переписуючи абзаци Бузенбаума, він опускав посилання, 

які містилися в оригіналі («Ex d. Th. Laym. 1. 1. tr. 1. c. 2. n. 1. et 

c. 3» чи «Nav. c. 18. Trull. d. 29»)161. У «Камені віри» він змінював 

пасажі «ut recte Anselmus exponit» чи «ut Ambrosius exponit» на 

нейтральне «по толкованію отецъ святыхъ»162. Показово, що й ци- 

тати зі східнохристиянських авторів він часто брав з латинських 

видань, хоч, аби не афішувати цього, посилався на кириличні дру- 

ки163. У тих місцях, де православне вчення розходилося з католиць- 

ким, Стефан Яворський послідовно редагував свої джерела. Таких 

принципових розбіжностей, як показують дослідження, було не 

так і багато: передусім ішлося про примат Римського Папи (ви- 

знання чи невизнання його верховенства) та про Filioque, тобто 

 
157 Морев, «Камень веры» митрополита, 187–247. 
158 Там само, 271–272. 
159 Там само, 273–285. 
160 Броджі, Культурний поліморфізм, 309. 
161 Суториус, «Нравственное богословие,» 43–44. 
162 Пономарев, «Несколько замечаний и наблюдений,» 208–209. 
163 Там само, 209–210. 



82 Микола Федяй 
 

 

походження Святого Духа. В обох випадках Яворський вносив змі- 

ни: наприклад, фразу Бекана «Spiritus S. procedit a Patre et Filio per 

voluntatem» він замінив фразою «Духъ святый исходитъ от воли 

Отчія», тобто усунув неприйнятну для православних формулу164. 

 

Писати чи компілювати? 

Ставлення до авторства та міжконфесійні бар’єри 

Використання чужих текстів у навчальному процесі було в ран- 

ньомодерній Європі звичним явищем, що добре підтверджують 

сучасні дослідження лекційних рукописних курсів. Литовський 

єзуїт, ритор і професор теології Віленського університету Зиґмунд 

Ляуксмін (Sigismundus Lauxminus, 1595/96–1670), чиїми творами 

користувалися і в КМА165, у своєму курсі «De iure et iustitia» спи- 

рався на напрацювання попередників, включаючи їхні тексти у 

власний виклад166. Автор одного з найпопулярніших філософських 

підручників XVII ст. Євстахій (Eustachius a Sancto Paulo / Eustache 

Asseline, † 1640), чиїм курсом користувався Теофан Прокопович167, 

спирався на коментарі коїмбрійців до «Етики» Аристотеля, часом 

повторюючи їхній текст майже дослівно168. Англійський фізіо- 

лог Вільям Гарвей (William Harvey, 1578–1657) у своїх лекційних 

нотатках з анатомії ішов за Каспаром Баугіном (Gaspard Bauhin, 
 

 
164 Морев, «Митрополит Стефан Яворский в борьбе,» 265. 
165 Микола Федяй, «Філософський курс Стефана Калиновського 1729– 

1731 років у світлі його викладацької практики: джерела і (не) 

оригінальність,» Sententiae 42 (1) (2023): 19. 
166 Steffen Huber, «Traktat Zygmunta Lauksmina “De iure et iustitia”,» w 

Sigismundus Lauxmin. De iure et iustitia, ed. Krzysztof Bekieszczuk et al. 

(Warszawa: Sub Lupa, 2023), X–XIV. 
167 Bogdan Babenko, «Siedemnastowieczny arystotelizm paryski w nauczaniu etyki 

w Akademii Kijowsko-Mohylańskiej: wykłady młodego Teofana Prokopowicza 

(1708),» w Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach Polski, Litwy, Białorusi i 

Ukrainy. Konteksty geograficzne i koncepcyjne, eds. Steffen Huber, Dalius 

Viliūnas (Warszawa: Sub Lupa, 2025). 
168 Bogdan Babenko, «Etyka arystotelesowska na uczelniach Wilna i Kijowa 

we wczesnej nowożytności. Badania nad źródłami rękopiśmiennymi» (PhD 

dissertation, Uniwersytet Jagielloński, 2025), 135. Дякую автору за можли- 

вість ознайомитися з попереднім варіантом його дисертації. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 83 
 

1560–1624), подекуди цитуючи його без змін169. Показовою в цьо- 

му контексті є історія викладання в Единбурзькому університеті, 

яка демонструє, що знання долало міжконфесійні кордони. Як 

показав Девід Макоміш, у цьому протестантському університе- 

ті протягом першої половини XVII ст. викладачі широко вико- 

ристовували рукопис лекційних нотаток Адама Кінґа (Adam King, 

†1620). На основі цього корпусу, створеного під час професури 

Кінґа в Паризькому університеті й доповненого після повернення 

до Шотландії, кілька поколінь професорів читали, часто без істот- 

них змін, власні курси, а також відтворювали його фрагменти у 

друкованих тезах170. 

У подібний спосіб працювали й професори КМА — від Інокен- 

тія Ґізеля171 до Стефана Калиновського172 і Михайла Козачин- 

ського173. Як видається, не існувало жодного могилянського філо- 

софського чи теологічного курсу, написаного самим викладачем: 

усі вони тією чи іншою мірою спиралися на католицькі джерела. 

Різниця полягала не у факті запозичення, а в способі роботи з чу- 

жим текстом: чи повторював його викладач механічно, зберігаючи 

неточності, чи творчо адаптував до місцевих реалій. На цьому тлі 

Стефан Яворський виступає як один із найсамостійніших авторів. 

Утім, запозичення чужих текстів у царині філософії й теології 

було характерною рисою руських авторів ранньомодерної доби й 
 

169 Herbert Schendl, «William Harvey’s “Prelectiones Anatomie Universalis” 

(1616): Code-switching in Early Modern English lecture notes,» Brno Studies 

in English 35 (2) (2009): 188. 
170 David McOmish, «A Different View of Innovation and International Knowledge 

Exchange from Classroom Notes: The University of Edinburgh, 1604–1650,» in 

The Students and Their Books: Early Modern Practices of Teaching and Learning, 

ed. Danilo Facca (Berlin; Boston: De Gruyter, 2025), 103–116. 
171 Федяй, «Формування філософських традицій,» 246–248. 
172 Федяй, «Філософський курс Стефана Калиновського». 
173 Babenko, Bogdan, «Z badań nad migracją arystotelizmu chrześcijańskiego. 

Wykłady etyczne Michaela Kozaczyńskiego w Akademii Kijowsko-Mohylańskiej 

(1739–1745),» w Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach Polski, Litwy, 

Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i koncepcyjne, eds. Steffen Huber, 

Dalius Viliūnas (Warszawa: Sub Lupa, 2025); Mykola Fediai, «W poszukiwaniu 

oryginalnego tekstu: krytyczna edycja dzieła “Philosophia moralis seu Ethica” 
Michaela Kozaczynskiego z 1740 r.,» w Teophanes Prokopowicz, «Ethica sive 

scientia morum» (1708). Michael Kozaczynski, «Philosophia moralis seu Ethica» 

(1740), Bogdan Babenko et al. (Waszawa: Sub Lupa, 2025). 



84 Микола Федяй 
 

 

поза межами навчального процесу, що, зрештою, спричинило іро- 

нічні зауваги Мелетія Смотрицького174, Теофіла Рутки175, Теофана 

Прокоповича176 та інших. Хоч практики imitatio та emulatio були 

звичними й для католицьких та протестантських середовищ177, 

там зазвичай запозичували не цілі розділи чи книги, а лише окремі 

фрагменти чи сюжети (exempla і topoi)178. Натомість могилянські 

автори могли фактично без змін перекласти чужий твір і видати 

його під власним іменем, хоч на той час уже сформувалося уяв- 

лення про літературний плагіат179, а в бібліотеці КМА зберігалася 

книга «Dissertatio philosophica de plagio literario»180. Отож пробле- 

мою ж для могилянців було не саме переписування, а турбота про 

те, аби часом не використати «неправильних» авторів. 

Показовою в цьому плані є праця на літературній ниві Йоана 

Максимовича — уродженця Ніжина, києво-могилянського ви- 

хованця, згодом Чернігівського архиєпископа й Тобольського 

митрополита. У 1708 р. в Чернігові вийшла друком його книга 

«Θεатронъ или позоръ нравоучитε(л)ный». У заголовку й перед- 

мові її автором названо Максимовича, а згодом чернігівські викла- 

дачі й типографи прославляли його мудрість, відображену в цій 
 

 
174 Meletiusz Smotryski, Exethesis abo Expostulatia, to iest rosprawa miedzy 

Apologią y Antidotem o ostanek błędow Haereziy i kłamstw Zyzaniowych, 

Philaletowych, Orthologowych, y Klerykowych (Lwów: W drukarni Iana Szeligi, 

1629), 6 v–7. 
175 Teofil Rutka, Herby abo znaki kościoła prawdziwego, katolikom dla pociechy 

duchowney y podziękowania Panu Bogu, a adwersarzom dla nauki y szukania 

prawdy (Lublin: Drukarnia Jezuitów, 1696), 205–206. 
176 Theophanes Prokopowicz, Epistolae illustrissimi ac reverendissimi Theophanis 

Prokopowicz variis temporibus et ad varios amicos datae nunc primum in usum 

corpus collectae et suo ordine digestae (Mosquae: Typis Universitatis Caesareae 

Mosquensis, 1776), 54–55. 
177 Agnieszka Fulińska, Naśladowanie i twórczość. Renesansowe teorie imitacji, 

emulacji i przekładu (Wrocław: FNP, 2000). 
178 Magdalena Komorowska, «Mówca czy autoplagiator? W poszukiwaniu “książki 

miejsc wspólnych” Piotra Skargi,» Acta Universitatis Lodziensis. Folia Litteraria 

Polonica 21 (3) (2013): 113–127. 
179 Роман Кисельов, «Про осмислення плагіату в Європі до Якоба Томазія,» 

Sententiae 41 (1) (2022): 6–29. 
180 Liudmyla Sharipova, «The library of the Kiev Mohyla Academy (1632–1780) in 

its historical context» (PhD Dissertation, University of Cambridge, 1999), 331. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 85 
 

книзі181. Насправді ця праця була перекладом трактату «Theatrum 

politicum» папського каноніка Амброджіо Марліані (Ambrogio 

Marliani, 1562–1632). Подібно до Яворського, Максимович адап- 

тував католицькі сюжети для православного читача, усував поси- 

лання на західнохристиянських авторитетів та редагував розбіж- 

ності у віровченнях. Наприклад, описуючи церковну й світську 

владу, він замінив Католицьку Церкву й Римського Папу на владу 

архиєреїв182. 

Ще одна книжка Максимовича «Царскїй путь кр(ε)ста Г(о) 

с(по)днѧ», присвячена перемозі Петра І під Полтавою, була пе- 

рекладом твору «Regia via Crucis» бенедиктинця Бенедикта фон 

Хафтена (Benedictus van Haeften, 1588–1648). Тут не лише було 

повторено чужий текст без згадки про автора, а й відтворено ко- 

пії оригінальних гравюр, що їх чернігівські майстри підписали 

власними ініціалами183. Подібним чином і найвідоміший текст 

Максимовича «Ἡλιοτρόπιον соωбразованїε ч(ε)л(ο)в(ѣ)ко(м) 

воли cъ Б(о)жεствεнною изобразующьїй» був перекладом твору 

«Heliotropium Seu Conformatio humanae voluntatis cum divina» єзу- 

їта Єремії Дрекселя. Примітно, що в ХІХ ст. «Ἡλιοτρόπιον» пере- 

клали зі староукраїнської на російську, вважаючи його оригіналь- 

ним твором Максимовича, а сама книга витримала понад десять 

перевидань, у яких справжнього автора навіть не згадано184. 

Курйозна пригода супроводила іншу книжку Йоана Макси- 

мовича — «Б(о)гомыслїε» 1710 р. Як і щойно згадані праці, вона 

була адаптованим перекладом з латини, проте на цей раз не ка- 

 
181 «чтущε мы написан(н)аѧ трудолюбїεмъ Прεωс(вѧ)щεнства В(а) 

шεго… Εгда прε(д)стави(м) очεса(м) н(а)ши(м) “Өεатронъ или позоръ 

нравоучитε(л)ный”, здѣ обрѣтаεмъ искуство и бл(а)горазумїε В(а)шεго 

Архїεрεйства въ пра(в)лεнїи Ц(ε)рквεй б(о)жεствεн(н)ы(х)» (Ἡλιοτρόπιον 

соωбразованїε ч(ε)л(ο)в(ѣ)ко(м) воли cъ Б(о)жεствεнною изобразующьїй... 

(Чернігів: Типографія Троїцько-Іллінська, 1714), VI). 
182 Александр Лаппо-Данилевский, История русской общественной мысли и 

культуры XVII—XVIII вв. (Санкт-Петербург: Лань, 2013), 89–91. 
183 Юлия Шустова, «Образ дракона в эмблематической книге “Царский 

путь креста Господня” (Чернигов, 1709),» в Бестиарий ненависти: 

коллективная монография (Тула: Аквариус, 2021), 157–165. 
184 Перелік цих перевидань див.: Андрей Круминг, «“Апология” святого 

Димитрия Ростовского и “Илиотропион” Иеремии Дрекселия. Библио- 

графические заметки,» Сообщения Ростовского музея 20 (2013): 51–52. 



86 Микола Федяй 
 

 

толицького, а протестантського автора. Із незрозумілих мірку- 

вань Чернігівський архиєпископ переклав трактат «Meditationes 

Sacrae» відомого лютеранського теолога Йоганна Ґерхарда (Johann 

Gerhard, 1582–1637), причому присвятив цю працю завзятому 

опоненту протестантів Стефану Яворському. Парадокс полягав 

у тому, що Яворський не розпізнав справжнього автора праці. 

Примірники йому привезли чернігівські студенти, і він їх поши- 

рював: «печатаны въ Черниговѣ по приказу черниговскаго архіе- 

пископа Максимовича, а къ нему (попали) по прошенію чернигов- 

скихъ школъ учениковъ, которые привезли тѣхъ книжекъ къ нему 

мѣшокъ, и онъ, архіерей, тѣхъ книжицъ, не смотря и не читая, 

раздавалъ»185. Книжка дійшла до Петра І, за чиїм наказом у 1711 р. 

її перевидали з присвятою царю. 

Відкриття справжнього автора сталося у мало приємний для 

Яворського спосіб. У 1715 р. митрополит, беручи участь у розгля- 

ді справи лікаря Дмитра Тверитинова, засуджував перед сенатом 

його погляди й вимагав суворого покарання за поширення єретич- 

ного, тобто лютеранського, вчення186. У відповідь Тверитинов за- 

питав: «Хто більший єретик і вартий тяжчого покарання: той, хто 

піклується про друк єретичних книг, чи той, хто їх читає?»187. Далі 

він узяв латинський оригінал «Meditationes» Ґерхарда, отриманий 

від лютеран у Москві, і попросив порівняти його зі слов’янським 

перекладом — «Богомислієм». Коли тексти визнали ідентичними, 

Яворському довелося виправдовувати себе незнанням, його авто- 

ритет зазнав серйозного удару, а справа Тверитинова затягнула- 

ся й дійшла завершення аж через кілька років. Злощасну книгу в 

1720 р. заборонили царським указом — не тому, що Максимович 

«автора не объявилъ, привлачая иныхъ труды и разумъ на свой 
 

 
185 Николай Тихонравов, Сочинения (Москва: Издание М. и С. Сабашниковых, 

1898), 2: 269. Див. також: Записка Леонтия Магницкого по делу Тверитинова 

(Санкт-Петербург: Типография Добродеева, 1882), 29–30. 
186 Докладніше про цю справу див.: Алексей Крылов, «Дело Дмитрия 

Тверитинова и политическая борьба в России начала XVIII века,» 

Христианское чтение 1 (2025): 234–248. 
187 «Num is peior haereticus, gravioreque poena dignus sit, qui libros haereticos 

imprimendos curet, an, qui illos legat?» (Erdmann Rudolph Fischer, Vita 

Ioannis Gerhardi (Lipsiae: Apud Ioh. Christophorum Coernerum, 1723), 447). 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 87 
 

кредитъ»188, а через те, що в ній «явилась многая Люторская про- 

тивность»189. 

Варто додати, що приховане використання чужих текстів мог- 

ло зумовлюватися не стільки бажанням «привласнити чужу сла- 

ву», скільки тим, що у друкованих виданнях було небажано, або 

й неможливо зазначати, що твір православного ієрарха постав як 

переклад чи компіляція текстів іноконфесійного автора. Коли, 

приміром, Пьотр Скарга компілював свої «Roczne dzieje kościelne» 

чи «Żywoty świętych», для нього не становило проблеми вказати в 

заголовку, що йдеться про «wybrane z Rocznych dziejów kościelnych 

Cesara Baroniusza». Але чи могли так само робити київські автори, 

яких і без того московити звинувачували в «латинстві»? 

 

Висновки: «єзуїтська» православна вченість 

Підсумовуючи констатую, що життєпис Стефана Яворського 

виразно ілюструє, як київські православні студенти завдяки освіт- 

нім мандрівкам здобували ґрунтовну освіту в єзуїтських колеґіу- 

мах Речі Посполитої і папських семінаріях. Для цього вони, вдаю- 

чись до хитрощів, користувалися можливостями Унійної Церкви, 

яка за домовленістю зі Святим Престолом могла безкоштовно на- 

вчати в згаданих закладах своїх вихованців. Це вимагало присяги 

на вірність, зачитування сповідання віри, участі в богослужіннях, 

сповіді в католицьких чи унійних священиків, а часто й постригу 

у Василіянський чин. Для Стефана Яворського такі студії тривали 

близько десяти років — від кінця 1670-х, коли він починав двад- 

цятилітнім юнаком, до 1688 р., коли йому було вже за тридцять. 

Упродовж цього часу він навчався у Львові, Любліні, Вільнюсі й 

Познані, здобувши ступені маґістра вільних мистецтв і філософії 

та ліценціата теології. 

Попри довготривале перебування в католицькому середовищі, 

Яворський зберіг вірність православ’ю та своєму «преискреннему 

отцу» Варлааму Ясинському. Саме Ясинський відправив здібного 

юнака, як і багатьох інших києво-могилянських вихованців, на 
 

188 Записка Леонтия Магницкого, 26. 
189 Полное собрание законов Российской империи (Санкт-Петербург: 

Типография ІІ Отделения собственной его императорского величества 

канцелярии, 1830), 6: 244 (№ 3653). 



88 Микола Федяй 
 

 

навчання до єзуїтів, розраховуючи, що той, повернувшись, по- 

ширюватиме набуте знання в КМА. Вирішуючи у такий спосіб 

проблему професорських кадрів для Академії, Ясинський ішов у 

сліди Петра Могили, тобто переносив латинську вченість до пра- 

вославного Києва. 

Наука, яку Стефан Яворський привіз із собою та викладав у 

Києві, загалом мало чим відрізнялася від тієї, що її викладали 

в єзуїтських колеґіумах Речі Посполитої наприкінці XVII ст. Це 

засвідчує аналіз його риторичних настанов, а також зміст філо- 

софського й теологічного курсів. Спираючись на напрацювання 

власних учителів і на трактати відомих єзуїтських теологів, він 

передавав київським студентам знання, які за структурою, зміс- 

том та методами відтворювали єзуїтські зразки. Разом із тим він 

не у всьому погоджувався зі своїми вчителями, полемізував з 

ними та пристосовував католицькі джерела до вимог православ- 

ного віровчення. Завдяки викладацькому хисту й авторитету, який 

Яворський здобув своєю освіченістю та високим церковним ста- 

тусом, його курси стали взірцем для наступних професорів КМА. 

У підсумку «єзуїтська» православна освіта залишалася панівною 

в Академії аж до середини XVIII ст. 

Студентські мандри Яворського позначилися не лише на його 

викладацькій праці. Аналіз полемічних теологічних трактатів і 

частково проповідей вказує на те саме: він з більшою чи меншою 

мірою самостійності (припускаю, залежно від жанру) спирався на 

авторитетів Товариства Ісуса при написанні, чи радше компону- 

ванні власних текстів. Подеколи він дослівно відтворював сторін- 

ки їхніх праць, подеколи запозичував лише аргументи чи структу- 

ру, а подеколи доповнював власними міркуваннями. У цьому він 

тримався практики компонування ранньомодерних навчальних 

курсів та продовжував традицію києво-могилянських книжни- 

ків, які користувалися католицькими джерелами приховано — 

згладжуючи їх «католицькість» за допомоги оминання посилань 

на західнохристиянських авторів та редагування неприйнятних 

для православних користувачів місць. 

Завдяки такому пристосуванню католицької — а ширше, за- 

хідної — вченості до потреб Православної Церкви, яке герой цієї 

статті виконував особливо вдало, Київ, попри дедалі тіснішу полі- 

тичну інтеграцію до Московії, залишався частиною європейського 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 89 
 

інтелектуального простору, поєднуючи настільки відмінні куль- 

турні традиції. 

 

Bibliography 

Babenko, Bogdan. «Etyka arystotelesowska na uczelniach Wilna i Kijowa we 

wczesnej nowożytności. Badania nad źródłami rękopiśmiennymi.» PhD 

Dissertation, Uniwersytet Jagielloński, 2025. 

Babenko, Bogdan. «Siedemnastowieczny arystotelizm paryski w nauczaniu 

etyki w Akademii Kijowsko-Mohylańskiej: wykłady młodego Teofana 

Prokopowicza (1708).» In Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach Polski, 

Litwy, Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i koncepcyjne, edited by 

Steffen Huber, Dalius Viliūnas,489–545. Warszawa: Sub Lupa, 2025. 

Babenko, Bogdan. «Z badań nad migracją arystotelizmu chrześcijańskiego. 

Wykłady etyczne Michaela Kozaczyńskiego w Akademii Kijowsko- 

Mohylańskiej (1739–1745).» In Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach 

Polski, Litwy, Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i koncepcyjne, 

edited by Steffen Huber, Dalius Viliūnas, 509–545. Warszawa: Sub Lupa, 

2025. 

Balyk, Borys I. «“Katafalk chernechyi” Vasyliian XVII–XVIII st. (Rukopysna 

knyha zhyttiepysiv Vasyliian).» Analecta Ordinis S. Basilii Magni 8 (1–4) 

(1973): 67–98. 

Balyk, Borys I. «“Katafalk chernechyi” Vasyliian XVII–XVIII st. (Rukopysna 

knyha zhyttiepysiv Vasyliian) (Zakinchennia).» Analecta Ordinis S. Basilii 

Magni 12 (1–4) (1985): 269–310. 

Blažejovskyj, Dmytro. Byzantine Kyivan Rite Students in Pontifical Colleges, 

and in Seminaries, Universities and Institutes of Central and Western Europe 

(1576–1983). Rome: Analecta OSBM, 1984. 

Brailovskij, Sergej. «Fedor Polikarpovich Polikarpov-Orlov, direktor 

moskovskoj tipografii.» ZHurnal Ministerstva narodnogo prosveshcheniya 

295 (9–10) (1894): 242–86. 

Brodzhi, Dzhovanna. Kulturnyi polimorfizm ukrainskoho svitu. Kyiv: Dukh i 

litera, 2022. 

Brogi, Giovanna. «Good Editions of Unpublished Texts: the Case of Stefan 

Iavorskii.» In Defining the Identity of the Younger Europe, edited by 

Miroslawa Hanusiewicz-Lavallee, Robert Aleksander Maryks, 70–89. 

Leiden: Brill, 2023. 

Brogi, Giovanna, Maksym Yaremenko, Tetiana Kuzyk, Marzanna Kuczyńska, 

Jakub Niedźwiedź, eds. Stefan Javors’kyj’s Sermons: 1691–1698. Leiden: 

Brill, 2025. 



90 Микола Федяй 
 

 

Bullarum diplomatum et privilegiorum santorum romanorum pontificum. 

Vol. 16. Augustae Taurinorum, 1869. 

«CHelobitnaya k patriarhu Adrianu, opisanie zhitiya i ucheniya i ispovedanie 

very igumena Zaikonospasskogo uchilishchnogo monastyrya Palladiya 

Rogovskogo.» Drevnyaya rossijskaya vivliofika 18 (1791): 148–197. 

CHistovich, Ilarion. Feofan Prokopovich i ego vremya. Sankt-Peterburg: 

Tipografiya Imperatorskoj akademii nauk, 1868. 

CHistovich, Ilarion. «Neizdannye propovedi Stefana YAvorskogo.» Hristianskoe 

chtenie 1 (1867): 259–279, 414–429. 

Dziuba, Olena. «Kyievo-Mohylianska akademiia ochyma nimetskoho pastora 

(1739 r.).» Kyivska starovyna 2 (1994): 93–99. 

Eliasz Popowski, «Jasnie Oswieceni Milosciwi Dobrodzieie» (1698), Rossijskij 

gosudarstvennyj arhiv drevnih aktov, f. 32, op. 1, 1698 g., no 44, fol. 1–1 v. 

Fediai, Mykola. «Filosofskyi kurs Stefana Kalynovskoho 1729–1731 rokiv u 

svitli yoho vykladatskoi praktyky: dzherela i (ne)oryhinalnist.» Sententiae 

42 (1) (2023): 6–36. 
Fediai, Mykola. «Formuvannia filosofskykh tradytsii Kyievo-Mohylianskoi 

akademii 1632–1753 rokiv kriz pryzmu osvitnikh traiektorii yii profesoriv.» 

PhD Dissertation, Instytut filosofii imeni H. S. Skovorody Natsionalnoi 

akademii nauk Ukrainy, 2025. 

Fediai, Mykola. «W poszukiwaniu oryginalnego tekstu: krytyczna edycja 

dzieła ‘Philosophia moralis seu Ethica’ Michaela Kozaczynskiego z 

1740 r.» W Teophanes Prokopowicz, «Ethica sive scientia morum» (1708). 

Michael Kozaczynski, «Philosophia moralis seu Ethica» (1740), eds. Bogdan 

Babenko, Mykola Fediai, Steffen Huber, Oleksandr Kyrychok, Yaroslava 

Stratii, 115–143. Warszawa: Sub Lupa, 2025. 

Ficinus, Marsilius. Marsilii Ficini philosophi platonici medici atque theologi 

omnium praestantissimi, Operum. Vol. 2. Parisiis: Apud Guillaume Pelé, 

1641. 

Fischer, Erdmann Rudolph. Vita Ioannis Gerhardi. Lipsiae: Apud Ioh. 
Christophorum Coernerum, 1723. 

Fomenko, Dina, Tsynkovska, Iryna, Yukhymets, Hlib. Midni hraviruvalni 

doshky ukrainskykh drukaren XVII–XIX st. u fondakh Natsionalnoi biblioteky 

Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho: Kataloh. Kyiv: Akademperiodyka, 2014. 

Fulińska, Agnieszka. Naśladowanie i twórczość. Renesansowe teorie imitacji, 

emulacji i przekładu. Wrocław: FNP, 2000. 

Golubev, Stepan. «Gedeon Odorskij (byvshij rektor Kievskoj Akademii v 

nachale XVIII stoletiya).» Trudy Kievskoj duhovnoj akademii 10 (1900): 

147–190; 12 (1900): 567–628. 

Golubev, Stepan. Kievskaya akademiya v konce XVII i nachale XVIII stoletij. 

Rech՚, proiznesennaya na torzhestvennom akte Kievskoj Duhovnoj Akademii 

26 sentyabrya 1901 goda. Kiev: Tip. I. I. Gorbunova, 1901. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 91 
 

Grigor՚ev, Anton. «Zagadka sochineniya “Molotok na knigu «Kamen՚ very”.» 

Filaretovskij al՚manah 8 (2012): 97–149. 

Grigorovich-Barskij, Vasilij. Stranstvovaniya Vasiliya Grigorovicha-Barskogo 

po svyatym mestam Vostoka s 1723 po 1747 g, ed. by Nikolaj Barsukov. 

Vol. 1. Sankt-Peterburg: Tipografiya V. Kirshbauma, 1885. 

Grzebień, Ludwik, ed. Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i 

Litwy 1564–1995. Kraków: WAM, 1996. 

Gumilevskij, Filaret. Obzor russkoj duhovnoj literatury: 862–1863, 3 ed. Sankt- 

Peterburg: Izdanie knigoprodavca I. L. Tuzova, 1884. 

Haliatovskyi, Ioanykii. Kliuch rozuminnia, ed. by Inna Chepiha. Kyiv: Naukova 

dumka, 1985. 

Haluscynskyj, Theodosius T., Welykyj, Athanasius G., eds. Epistolae Josephi 

Velamin Rutskyj Metropolitae Kiovensis Catholici. Vol. 1. Romae: Analecta 

OSBM, 1956. 

Huber, Steffen. «Traktat Zygmunta Lauksmina “De iure et iustitia”.» W 

Sigismundus Lauxmin. De iure et iustitia, edited by Krzysztof Bekieszczuk, 

Steffen Huber, Konrad Kokoszkiewicz, Živilė Pabijutaitė, Maria 

Poszepczyńska, Anna Treter, V–XXXVII. Warszawa: Sub Lupa, 2023. 

[Iaworski, Simeon]. Hercules post Atlantem infracto virtutum robore 

honorarium pondus sustinens. Czernihow: W Drukarni Swięto Troieckiey 

Ilinskiey, 1684. 

Iaworski, Stanisław Iozef. Parol fortuny nie płonnym losem na przywiley 

godnosci Macieiowi dany. Poznań: Drukarnia Wojciecha Laktańskiego, 

1686. 

Iaworski, Stanisław Iozef. Utarczka honorow samych z sobą walczących o 

wspaniałosc domv y imienia Leszczynskich. Poznań: Drukarnia Akademicka, 

1692. 

Iaworski, Stephanus. «Agonium philosophicum in arena gymnadis 

Mohilaeanae Kiiovensis...» (1691–1693), Instytut rukopysu Natsionalnoi 

biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, f. 312, no 618. 

Iaworski, Stephanus. «[Teolohichnyi kurs]» (s. a.), Instytut rukopysu 

Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, f. 305, no 187. 

Khyzhniak, Zoia. Rektory Kyievo-Mohylianskoi akademii. 1615–1817 rr. Kyiv: 

Vydavnychyi dim «KM Akademiia», 2002. 

Kircher, Athanasius. Ars magna sciendi sive Combinatoria. Vol. 2. Amstelodami: 

Apud Joannem Janssonium, 1669. 

Komorowska, Magdalena. «Mówca czy autoplagiator? W poszukiwaniu 

“książki miejsc wspólnych” Piotra Skargi.» Acta Universitatis Lodziensis. 

Folia Litteraria Polonica 21 (3) (2013): 113–127. 

Kossow, Sylwester. «Exegesis.» In Arhiv Yugo-zapadnoj Rossii, ed. by Stepan 

Golubev. P. 1, vol. 8. Kiev: Lito-tipografiya Akc. ob. N. T. Korchak- 

Novickogo, 1914. 



92 Микола Федяй 
 

 

Kroll, Walter. «Poeta laureatus Stefan Jaworski i emblematyka.» Terminus 

20 (2) (2018): 195–253. 

Kruming, Andrej. «“Apologiya” svyatogo Dimitriya Rostovskogo i “Iliotropion” 

Ieremii Drekseliya. Bibliograficheskie zametki.» Soobshcheniya Rostovskogo 

muzeya 20 (2013): 46–54. 

Krylov, Aleksej. «Delo Dmitriya Tveritinova i politicheskaya bor՚ba v Rossii 

nachala XVIII veka.» Hristianskoe chtenie 1 (2025): 234–48. 

Kuczyńska, Marzanna. «Stefan Javors’kyj, the Man and the Preacher.» In 

Stefan Javors’kyj’s Sermons: 1691–1698, edited by Giovanna Brogi, Maksym 

Yaremenko, Tetiana Kuzyk, Marzanna Kuczyńska, Jakub Niedźwiedź, 1–28. 

Leiden: Brill, 2025. 

Kyselov, Roman. «Pro osmyslennia plahiatu v Yevropi do Yakoba Tomaziia.» 
Sententiae 41 (1) (2022): 6–29. 

Lappo-Danilevskij, Aleksandr. Istoriya russkoj obshchestvennoj mysli i kul՚tury 

XVII–XVIII vv. Sankt-Peterburg: Lan՚, 2013. 

Laureae Academicae seu Liber continens ritum promovendi et catalogum 

promotorum ad gradum doctoratus, licentiatus, magisterii et baccalaureatus 

in alma Academia Vilnensi Soc. Iesu comparatus et ordinatus anno 1650. 

Vilniaus: Vilniaus universiteto biblioteka, 1997. 

«Liber Rationum Congregationis B. V. Visitantis In Alma Academia Vilnensi 

Societatis Iesu» (1667–1770), Vilniaus universiteto biblioteka, F2-DC2. 

https://kolekcijos.biblioteka.vu.lt/objects/990006707821008452. 

Maslov, Sergej. «Biblioteka Stefana YAvorskogo.» CHteniya v Istoricheskom 

obshchestve Nestora Letopisca 24 (2, otdel 2) (1914): 99–162. 

Maslov, Sergej. «Dokumenty, otnosyashchiesya k sud՚be biblioteki Stefana 

YAvorskogo.» CHteniya v Istoricheskom obshchestve Nestora Letopisca 24 

(2, otdel 3) (1914): 17–102. 

Matviishyn, Yaroslav. «Idei Kopernyka v Ukraini.» In Ukrainske nebo. Studii 

nad istoriieiu astronomii v Ukraini: zbirnyk naukovykh pratsiu, ed. by 

Oleh Petruk, 370–421. Lviv: Instytut prykladnykh problem mekhaniky i 

matematyky NANU, 2014. 

McOmish, David. «A Different View of Innovation and International 

Knowledge Exchange from Classroom Notes: The University of Edinburgh, 

1604–1650.» In The Students and Their Books: Early Modern Practices of 

Teaching and Learning, ed. by Danilo Facca, 93–120. Berlin; Boston: De 

Gruyter, 2025. 

Morev, Ioann. «Kamen՚ very» mitropolita Stefana YAvorskogo, ego mesto 

sredi otechestvennyh protivoprotestanskih sochinenij i harakteristicheskie 

osobennosti ego dogmaticheskih vozzrenij. Sankt-Peterburg: Tipografiya 

«Artillerijskogo zhurnala», 1904. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 93 
 

Morev, Ioann. «Mitropolit Stefan YAvorskij v bor՚be s protestantskimi ideyami 

svoego vremeni. Rech՚... pered zashchitoj dissertacii “Kamen՚ very” 

mitropolita Stefana YAvorskogo.» Hristianskoe chtenie 2 (1905): 254–67. 

Morozov, Oleksandr. «“Pratsi viddanoi plid...” Mytropolyt Stefan Yavorskyi 

i Nizhyn.» Informatsiino-naukovyi visnyk biblioteky NDU imeni Mykoly 

Hoholia 1 (2010): 135–145. 

Niedźwiedź, Jakub, Awianowicz, Bartosz, eds. Stefan Javors’kyj’s Panegyrics: 

1684–1691. Leiden: Brill, 2025. 

Nikolaev, Sergej, Tat՚yana Car՚kova, eds. Russkaya stihotvornaya epitafiya. 

Sankt-Peterburg: Akademicheskij proekt, 1998. 

«Ordo Officialium Congregationis B. V. Visitantis In Alma Academia Vilnensi 

Societatis Iesu» (1668–1720), Vilniaus universiteto biblioteka, F2-DC3. 

https://kolekcijos.biblioteka.vu.lt/objects/990006707861008452. 

Pekarskij, Petr. Istoriya Imperatorskoj akademii nauk v Peterburge. Vol. 2. 

Sankt-Peterburg: Tipografiya Imperatorskoj akademii nauk, 1873. 

Petrov, Nikolaj. Kievskaya akademiya vo vtoroj polovine XVII veka. Kiev: Tip. 

G. T. Korchak-Novickogo, 1895. 

Pis՚ma i doneseniya iezuitov o Rossii konca XVII i nachala XVIII veka. Sankt- 

Peterburg: Senatskaya tipografiya, 1904. 

«Pis՚ma mitr. Stefana YAvorskogo.» Trudy Kievskoj duhovnoj akademii 4 

(1866): 539–555. 

Plečkaitis, Romanas. «Commencements at the Ancient Vilnius University.» 

In Laureae Academicae seu Liber continens ritum promovendi et catalogum 

promotorum ad gradum doctoratus, licentiatus, magisterii et baccalaureatus 

in alma Academia Vilnensi Soc. Iesu comparatus et ordinatus anno 1650, 

36–58. Vilniaus: Vilniaus universiteto biblioteka, 1997. 

Polnoe sobranie zakonov Rossijskoj Imperii. Vol. 6. Sankt-Peterburg: Tipografiya 

ІІ Otdeleniya sobstvennoj ego imperatorskogo velichestva kancelyarii, 

1830. 

Ponomarev, Aleksandr. «Neskol՚ko zamechanij i nablyudenij, kak — “Post 

Scriptum” k magisterskomu kollokviumu o. protoierej I. V. Moreva 

pri zashchite im sochineniya “Kamen՚ very” m. Stefana YAvorskogo.» 

Hristianskoe chtenie 8 (1905): 197–221. 

Ponyrko, Nataliya. «Uchebniki ritoriki na Vygu.» Trudy Otdela drevnerusskoj 

literatury 36 (1981): 154–162. 

Prokopowicz, Theophanes. Epistolae illustrissimi ac reverendissimi Theophanis 

Prokopowicz variis temporibus et ad varios amicos datae nunc primum in 

usum corpus collectae et suo ordine digestae. Mosquae: Typis Universitatis 

Caesareae Mosquensis, 1776. 

Rovinskij, Dmitrij. Materialy dlya istorii russkoj ikonografii. Vol. 9. Sankt- 

Peterburg: Ekspediciya zagotovleniya gosudarstvennyh bumag, 1890. 



94 Микола Федяй 
 

 

«Ruka ritoricheskaya» (s. a.), Otdel rukopisej Rossijskoj gosudarstvennoj 

biblioteki, f. 236, no 187. 

Runkevich, Stepan. Istoriya russkoj cerkvi pod upravleniem Svyatejshego sinoda. 

Sankt-Peterburg: Tipografiya A. P. Lopuhina, 1900. 

Rutka, Teofil. Herby abo znaki kościoła prawdziwego, katolikom dla pociechy 

duchowney y podziękowania Panu Bogu, a adwersarzom dla nauki y 

szukania prawdy. Lublin: Drukarnia Jezuitów, 1696. 

Schendl, Herbert. «William Harvey’s “Prelectiones Anatomie Universalis” 

(1616): Code-switching in Early Modern English lecture notes.» Brno 

Studies in English 35 (2) (2009): 185–198. 

Sharipova, Liudmyla. «The library of the Kiev Mohyla Academy (1632–1780) 

in its historical context.» PhD Dissertation, University of Cambridge, 1999. 

Shevchenko, Tetiana. Yezuitske shkilnytstvo na ukrainskykh zemliakh ostannoi 

chverty XVI–XVII st. Lviv: Svichado, 2005. 

SHustova, YUliya. «Obraz drakona v emblematicheskoj knige “Carskij put՚ 

kresta Gospodnya” (CHernigov, 1709).» In Bestiarij nenavisti: kollektivnaya 

monografiya, 153–166. Tula: Akvarius, 2021. 

Slobodian, Vasyl. Tserkvy Turkivskoho raionu: iliustrovanyi kataloh. Lviv: 

Naukove tovarystvo im. T. Shevchenka, 2003. 

Słomak, Iwona. «Phoenix rhetorum» Jana Kwiatkiewicza. Wprowadzenie — 

przekład — opracowanie. Warszawa: Wydział Polonistyki Uniwersytetu 

Warszawskiego, 2016. 

Smirnov, Sergej. Istoriya Moskovskoj slavyano-greko-latinskoj akademii. 
Moskva: Tip. V. Got’e, 1855. 

Smirnov, D., Zelenina, YAna. «Stefan (YAvorskij), mitr.» In Pravoslavnaya 

enciklopediya, 66: 337–359. Moskva, 2022. 

Smotryski, Meletiusz. Exethesis abo Expostulatia, to iest rosprawa miedzy 

Apologią y Antidotem o ostanek błędow Haereziy i kłamstw Zyzaniowych, 

Philaletowych, Orthologowych, y Klerykowych. Lwów: W drukarni Iana 

Szeligi, 1629. 

Smutok, Ihor. «Pochatky rodiv Yavorskykh Turetskykh Ilnytskykh (XV– 

XVI st.).» Henealohichni zapysky Ukrainskoho heraldychnoho tovarystva 

5 (2006): 55–64. 

Smutok, Ihor. «Ruska shliakhta Peremyshlskoi zemli (XIV–XVIII st.). 

Istoryko-henealohichne doslidzhennia.» Diss. … doktora ist. nauk, Instytut 

ukrainskoi arkheohrafii ta dzhereloznavstva im. M. S. Hrushevskoho NAN 

Ukrainy, 2018. 

Soarez, Cypriano. De arte rhetorica libri tres ex Aristotele, Cicerone, et 

Quintiliano praecipue deprompti. Parisiis: Apud Thomam Brumennium, 

1576. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 95 
 

Spáčil, Vladimír, Spáčilová, Libuše, eds. Matricula olomoucké univerzity 

Matricula der Olmützer Universität (1636–1637) 1652–1729. Vol. 1. 

Olomouc: Univerzita Palackého v Olomouci, 2023. 

Stratij, YAroslava, Litvinov, Vladimir, Andrushko, Viktor, eds. Opisanie kursov 

filosofii i ritoriki professorov Kievo-Mogilyanskoj akademii. Kiev: Naukova 

dumka, 1982. 

Stupperich, Robert. «Feofan Prokopovič in Rom.» Zeitschrift für Osteuropäische 

Geschichte 5 (1931): 327–339. 

Sutorius, Konstantin. «Nravstvennoe bogoslovie kak uchebnyj predmet v 

Kievo-Mogilyanskom kollegiume/akademii do 1760 g.» Religiovedenie 2 

(2010): 34–49. 

Sutorius, Konstantin. «Prepodavanie bogosloviya v Kievo-Mogilyanskom 

kollegiume v XVII v.» In Religioznoe obrazovanie v Rossii i Evrope v 

XVII veke, 176–200. Sankt-Peterburg: Izdatel՚stvo Russkoj hristianskoj 

gumanitarnoj akademii, 2011. 

Symchych, Mykola. «Kyievo-mohylianski traktaty “Pro vynyknennia i 

znyknennia” u konteksti teolohichnykh dyskusii XVII — pochatku 

XVIII stolit.» Kyivska Akademiia 14 (2017): 70–93. 

Symchych, Mykola. «Perekladachi-pershoprokhodtsi: Kyievo-mohylianski 

filosofski kursy v perekladakh 1960–70-kh rokiv.» Sententiae 27 (2) (2012): 

146–162. 

Symchych, Mykola. Philosophia rationalis u Kyievo-Mohylianskii akademii. 

Komparatyvnyi analiz kursiv lohiky kintsia XVII — pershoi polovyny 

XVIII st. Vinnytsia: O. Vlasiuk, 2009. 

Symchych, Mykola. «Wpływ jezuitów na wykładanie filozofii w Akademii 

Kijowsko-Mohylańskiej w XVII i XVIII w.» In Filozofowie Rzeczypospolitej 

w kulturach Polski, Litwy, Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i 

koncepcyjne, ed. by Dalius Viliūnas, Steffen Huber, 363–392. Warszawa: 

Sub Lupa, 2025. 

Ternovskij, Filipp. «Mitropolit Stefan YAvorskij. Sochinenie studenta 

Moskovskoj duhovnoj akademii» (1862), Otdel rukopisej Rossijskoj 

gosudarstvennoj biblioteki, f. 172, k. 10, no 10. 

Ternovskij, Filipp. «M. Stefan YAvorskij (biograficheskij ocherk).» Trudy 

Kievskoj duhovnoj akademii 1 (1964): 36–70; 3 (1864): 237–290; 6 (1864): 

137–186. 
Ternovskij, Filipp. «Ocherki iz istorii russkoj ierarhii v XVIII veke. Stefan 

YAvorskij.» Drevnyaya i novaya Rossiya 5 (8) (1879): 305–320. 

Tihonravov, Nikolaj. Sochineniya. Vol. 2. Moskva: Izdanie M. i S. Sabash- 

nikovyh, 1898. 

[Tuptalo], Dimitrij. Sochineniya svyatogo Dimitriya, mitropolita Rostovskogo, 

6 ed. Vol. 1. Moskva: Sinodal’naya tipografiya, 1839. 



96 Микола Федяй 
 

 

Uhlenbruch, Bernd. «Rhetorica slavica — Rhetorica latina (Stefan Javorskijs 

“Ritoričeskaja ruka”).» Die Welt der Slaven 29 (1984): 330–352. 

Verhovskoj, Pavel. Uchrezhdenie duhovnoj kollegii i duhovnyj reglament. K 

voprosu ob otnoshenii Cerkvi i gosudarstva v Rossii. Vol. 2. Rostov na Donu: 

Sklad izdanij u avtora i v knizhnom magazine t-va A. S. Suvorina «Novoe 

vremya», 1916. 

Wielewicki, Jan. Dziennik spraw domu zakonnego OO. Jezuitów u św. Barbary 

w Krakowie od r. 1609 do r. 1619 (włącznie). Kraków: Czcionkami Drukarni 

c. k. Uniwersytetu Jagiellońskiego pod zarządem Anatola Maryjana 

Kosterkiewicza, 1889. 

Yaremenko, Maksym. «Avtobiohrafichna ta biohrafichna informatsiia u 

propovidiakh Stefana Yavorskoho 1690-kh rr.» Ukrainskyi istorychnyi 

zhurnal 580 (1) (2025): 28–48. 

Yaremenko, Maksym. «Koly i khto vpershe prochytav u Kyievo-Mohylianskomu 

kolehiumi povnyi bohoslovskyi kurs.» Kyivska Akademiia 16 (2019): 11–30. 

YAvorskij, Stefan. Kamen՚ very. Kiev: Tipografiya Kievo-Pecherskoj Lavry, 

1730. 
YAvorskij, Stefan. Ritoricheskaya ruka, transl. by Feodor Polikarpov. Pechat՚ 

V. YA. Rejngardta, 1878. 

Yavorskyi, Stefan. Filosofski tvory u trokh tomakh, ed. by Mariia Kashuba, 

transl. by Ihor Zakhara. Vol. 2. Lviv: LNU imeni Ivana Franka, 2018. 

Yavorskyi, Stefan. Filosofski tvory u trokh tomakh, transl. by Ihor Zakhara. 

Vol. 1. Kyiv: Naukova dumka, 1992. 

Yavorskyi, Stefan. «“Vynohrad” Stefana Yavorskoho (publikatsiia ta komentari 

Ihoria Sytoho, Serhiia Horobtsia).» Siverianskyi litopys 6 (2009): 114–131. 

Zakhara, Ihor, Khyzhniak, Zoia. «Iavorskyi Semen (Symeon) Ivanovych, 

cherneche imia Stefan.» In Kyievo-Mohylianska akademiia v imenakh. 

XVII–XVIII st.: Entsykl. vyd., eds. Z. I. Khyzhniak, V. S. Briukhovetskyi, 

609–612. Kyiv: Vydavnychyi dim «KM Akademiia», 2001. 

Zakhara, Ihor. «Stefan Yavorskyi v istorii vitchyznianoi filosofii.» In Stefan 

Yavorskyi. Filosofski tvory u trokh tomakh, 1: 5–40. Kyiv: Naukova dumka, 

1992. 

Zapiska Leontiya Magnickogo po delu Tveritinova. Sankt-Peterburg: Tipografiya 

Dobrodeeva, 1882. 

Znameniya prishestviya antihristova i konchiny veka. Moskva: V Sinodal՚noj 

tipografii, 1819. 

Ἡλιοτρόπιον soobrazovanie chelovekom voli s Bozhestvennoyu izobrazhayushchij, 

trudami YAsne v Bogu preosvyashchennѡj Ego milosti gospodina otca 

koronovannogo Ioanna Maksimovicha, mitropolita Tobol՚skogo i vseya 

Sibiri. S latinska na slovenskij prevrashchennyj po ego zhe arhierejskomu 

blagovoleniyu i blagosloveniyu. Chernihiv: Typohrafiia Troitsko-Illinska, 

1714. 



Від єзуїтів до Києво-Могилянської академії 97 
 

Abstract 

From the Jesuits to the Kyiv-Mohyla Academy: Education, Teaching, 

and the Sources of Learning of Stefan Yavorskyi 

The article reconstructs the early stage of Stefan Yavorskyi’s biography, 

showing how the education he received at the Jesuit colleges of the Polish- 

Lithuanian Commonwealth shaped him as an intellectual and as a professor 

of the Kyiv-Mohyla Academy. Drawing on a wide range of manuscript and 

printed sources, the study clarifies his origins, the period of his studies in 

Lviv, Lublin, Vilnius, and Poznań, and the confessional barriers faced by an 

Orthodox student in Catholic institutions. It examines his courses in rhetoric, 

philosophy, and theology, outlines the sources on which he relied, and analyzes 

his methods of working with them. Yavorskyi’s courses, theological treatises, 

and sermons reveal the formative influence of Catholic learning: he drew 

extensively — often implicitly — on Jesuit authors. By adapting Catholic 

intellectual heritage to the needs of the Orthodox Church, Yavorskyi continued 

the tradition of Kyiv’s theologians of the 17th and first half of the 18th centuries, 

becoming one of its most creative representatives. The article demonstrates 

that, despite Kyiv’s growing political and ecclesiastical integration into the 

Muscovite state, the city remained part of a broader European intellectual 

space, maintaining its cultural plurality. 

Keywords: Stefan Yavorskyi, Kyiv-Mohyla Academy, Jesuit education, 

student mobility, knowledge transfer, scholastic philosophy, theology, rhetoric. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Київська Академія / Kyivan Academy · P-ISSN: 1995-025X · E-ISSN: 2616-7123 

Mykola Fediai / Микола Федяй (ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8102-4036 ) 

Received: 10.09.2025 · Accepted: 15.11.2025 · Published: 05.12.2025. 

Creative Commons Attribution 4.0 International License ·  

 

https://orcid.org/0000-0001-8102-4036

	Вступ
	Студентські мандри Симона Яворського
	Навчання православних студентів «під чужим сонцем»
	Студентські мандри юного Симона20
	Поневіряння православного студента?

	Викладання
	«Риторична рука»
	«Філософське змагання»
	Теологія

	Від єзуїтів… до єзуїтів: джерела вченості Яворського
	Джерела
	Робота з джерелами
	Писати чи компілювати?

	Висновки: «єзуїтська» православна вченість
	Bibliography
	Abstract
	From the Jesuits to the Kyiv-Mohyla Academy: Education, Teaching, and the Sources of Learning of Stefan Yavorskyi


