
 

Києво-Могилянська академія 

 
Київська Академія 22 (2025): 11–41. 
https://doi.org/10.18523/1995-025X.2025.22.11-41 
https://ka.ukma.edu.ua 

 
Микола Симчич 

Текстуальні запозичення між могилянськими 

та єзуїтськими філософськими курсами XVII–

XVIII ст.: нові приклади 

Стаття вводить у науковий обіг кілька прикладів дослівної текстуаль- 

ної залежності між філософськими курсами Києво-Могилянської акаде- 

мії XVII–XVIII ст. і курсами, що викладались у єзуїтських колеґіумах Речі 

Посполитої. Перший випадок — це текстуальна залежність між курсом 

Іларіона Ярошевицького (1702/03 навч. р.) і двома рукописними курса- 

ми, збереженими в ІР НБУВ. Завдяки проведеній атрибуції цих рукописів 

з’ясовано, що перший з них — це курс Павела Завільського, викладений 

у Перемишльському єзуїтському колегіумі у 1688/89–1689/90 навч. рр., а 

другий — це курс Єжи Ґенґеля, прочитаний у Ярославському єзуїтсько- 

му колегіумі у 1690/91–1691/92–1692/93 навч. рр. Ярошевицький здебіль- 

шого використовує курс Завільського, але вводить туди фрагменти курсу 

Ґенґеля, не вносячи багато змін до обох текстів. За припущенням автора 

статті, Ярошевицький використовує курси Завільського і Ґенґеля, оскіль- 

ки слухав їх сам, коли студіював у єзуїтів. Другий випадок — це викори- 

стання Платоном Малиновським (1721/22–1722/23 навч. рр.) тексту ру- 

кописного курсу, збереженого в ІР НБУВ. На підставі додаткових ознак 

вдалося встановити, що це філософський курс Францишека Понінського, 

викладений у Познані у 1687/88–1688/89 навч. рр. Могилянський про- 

фесор використовує цей рукопис частково, переструктуровуючи його з 

власними корективами, а водночас використовуючи інші джерела, се- 

ред іншого курс Стефана Яворського, викладений у Київській академії 

у 1692/93–1693/94 навч. рр. Третій обговорений випадок — майже пов- 

ний текстуальний збіг між могилянським курсом Йосифа Волчанського 

1717/18–1718/1719 навч. рр., збереженим в ІР НБУВ, та ще одним руко- 

писом ІР НБУВ, на титульній сторінці якого вказано, що цей курс було 

прочитано в Луцькому колеґіумі у 1717/18–1718/1719 навч. рр. Утім, ана- 

ліз показав, що насправді ця вказівка не відповідала дійсності: вона нале- 



12 Микола Симчич 
 

жала записувачу курсу Волчанського, гадано могилянському студентові, 

який слухав його в Києві, але умисне атрибутував єзуїтському колеґіу- 

мові, щоб продовжити тут навчання. Крім того, в статті обговорено сам 

феномен дослівного переписування текстів інших осіб у могилянських 

філософських курсах і запропоновано деякі методологічні вирішення 

інтерпретації та оцінки такої практики. 

Ключові слова: Києво-Могилянська академія, філософські курси, єзу- 

їти, Річ Посполита, текстуальна залежність, рукописи. 

Минуло вже двадцять років, як у першому номері «Київської 

академії» вийшла моя стаття під назвою «До питання про “автор- 

ськість” філософських курсів XVII–XVIII ст.», в якій було пока- 

зано, що п’ять могилянських курсів не зовсім авторські, оскільки 

їхні укладачі дослівно використовували тексти курсів своїх попе- 

редників1. У цій статті було проаналізовано приклади, коли моги- 

лянські професори переписували один в одного, але висловлюва- 

лося припущення, що могилянці могли використовувати тексти 

курсів й інших навчальних закладів. Це питання порушувалося 

не вперше. Ще давні дослідники, як-от Дмитро Вишневський, 

відзначали дослівні запозичення між деякими могилянськими 

курсами2, а в 1993 р. вийшла стаття Ярослава Матвіїшина, де 

автор, попри розповсюджену ідею про особливу ориґінальність 

курсу Георгія Кониського (1749/50–1750/51 навч. рр.), довів, що 

Кониський дослівно використав як текст Теофана Прокоповича, 
 

1 Ідеться про курси Інокентія Поповського (1699/1700–1700/01– 

1701/02 навч. рр.), який запозичував у Стефана Яворського (1691/92– 

1692/93 навч. рр.); курс невідомого викладача, збережений у рукописі і 

Інститі рукопису Національної бібліотеки України ім. В. І. Вернадського 

(далі — ІР НБУВ), ф. 301п, спр. 42, який використав майже дослівно 

теж текст Стефана Яворського; курс Єроніма Миткевича (1733/34– 

1734/35 навч. рр.), текст якого збігається з текстом курсу Платона 

Малиновського (1721/22–1722/23 навч. рр.); обидва курси Сильвестра 

Кулябки (1735/36–1736/37 навч. рр.), де текст запозичено з курсу Амвросія 

Дубневича (1725/26–1726/27 навч. рр.). Див.: Микола Симчич, «До пи- 
тання про “авторськість” філософських курсів XVII–XVIIІ ст.,» Наукові 

записки НаУКМА, вип. 3: Київська академія (2004): 15–19. 
2  Зв’язок між курсами Кониського і Прокоповича, Кулябки і Дубневича та 

Козачинського і Дубневича завважив Дмитро Вишневський (Дмитрий 

Вишневский, Киевская академия в первой половине XVIII столетия 

(Новые данные, онтосящиеся к истории этой Академии за указанное 

время) (Киев: Тип. И. И. Горбунова, 1903), 204. прим. 4). 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 13 
 

 

так і текст французького картезіанця Едмунда Пуршо. Крім того, 

Матвіїшин показав, що увесь курс наступника Кониського, Георгія 

Щербацького, дослівно збігається з курсом Пуршо3. 

Пізніше було виявлено ще й інші приклади дослівного викори- 

стання могилянцями чужих текстів. Тут, крім моїх спостережень4, 

 
3 Ярослав Матвіїшин, «Нові матеріали до біографії Георгія Кониського 

(1717–1795),» Рукописна та книжкова спадщина України 1 (1993): 45–49. 

На жаль, до недавнього часу ця стаття була мені невідома. Дякую Миколі 

Федяю за вказівку про неї. 
4  У монографії «Philosophia rationalis» я доповнив приклади дослівно- 

го запозичення у могилянських курсах і зробив аналіз цих запозичень. 
Було, зокрема, показано залежність кусів Михайла Козачинського (як 

1739/40–1740/41, так і 1741/42–1742/43 навч. рр.) від курсу Амвросія 

Дубневича (1727/28–1728/29 навч. рр.), а також залежність третього курсу 

Козачинського (1743/44–1744/45 навч. рр.) від друкованого курсу філософії 

швейцарського капуцина Гервасія фон Брайзаха (von Breisach), відомого за 

латинізованим іменем Gervasius Brisacensis. Крім того, було встановлено, 

що перший курс Георгія Кониського (1747/48–1748/49 навч. рр.) дослівно 

збігається з філософським курсом Теофана Прокоповича (1706/07–1707/08 

навч. рр.) (Микола Симчич, Philosophia rationalis у Києво-Могилянській 

академії. Компаративний аналіз курсів логіки кінця XVII — першої по- 

ловини XVIII ст. (Вінниця: О. Власюк, 2009), 57–62). Дослідження курсу 

Інокентія Ґізеля показало, що тут є фрагментарні запозичення з курсу 
відомого томіста XVII ст. Йоана від св. Томи (світське ім’я — Жуан Пуансо) 

(Микола Симчич, «Проблема розрізнень і універсалій у філософському 

курсі Інокентія Ґізеля,» у Інокентій Ґізель, Вибрані твори у трьох то- 

мах (Київ, Львів: Свічадо, 2010), 3: 97–98). У пізніших дослідженнях було 

встановлено, що курс Сильвестра Піновського (1711/12–1712/13 навч. рр.) 

викладався за текстом курсу Стефана Яворського (1691/92–1693 навч. рр.), 

а Іларіон Левицький у своїх двох курсах використовує тексти курсів двох 

своїх попередників: Стефана Яворського і Христофора Чарнуцького 

(курс 1704/05–1705/06 навч. рр.) (Mykola Symchych, «An Analysis of the 

Note on Languages in Philosophical Courses at the Kyiv-Mohyla Academy in 

the Seventeenth and Eighteenth Centuries,» Vivliofika: E-Journal of Eighteenth- 
Century Russian Studies 10 (2022): 1–24, doi:https://doi.org/10.21900/j. 

vivliofika.v10.1139. У нещодавньому дослідженні було оприлюднено ви- 

користання Христофором Чарнуцьким (курс 1702/03–1703/04 навч. рр.) 

курсу свого вчителя єзуїта Єжи Ґенґеля (Mykola Symchych, «Wpływ jezuitów 

na wykładanie fIlozofii w Akademii Kijowsko-Mohylańskiej w XVII i XVIII w.,» 

w Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach Polski, Litwy, Białorusi i Ukrainy. 

Konteksty geograficzne i koncepcyjne, ed Dalius Viliūnas і Steffen Huber, Polonica 

Philosophica Orientalia (Warszawa: Sub lupa, 2025), 375–76.) Про особливості 

цього запозичення йтиметься далі. 



14 Микола Симчич 
 

додалися напрацювання інших дослідників. У 2023 р. Миколі 

Федяю вдалося встановити, що курс Стефана Калиновського 

(1729/30–1730/31 навч. рр.) дослівно збігається з підручником 

французького схоласта, еклектичного аристотеліка Франсуа ле 

Ре5. Богдан Бабенко встановив основні джерела всіх курсів етик, 

прочитаних у Києво-Могилянській академії (далі — КМА), зокре- 

ма те, що Теофан Прокопович послуговувався етикою Євстахія 

від св. Павла, Сильвестр Кулябка — курсом Франсуа де Раконі, 

Михайло Козачинський скомбінував усі три своїх курси етики з 

Франсуа ле Ре, П’єра Бербе і Лорана Дюана6. З нетерпінням чекаю 

на статтю Владислава Шаповалова, де буде проаналізовано дже- 

рела Інокентія Ґізеля у розділі про розумове суще, що є частиною 

логіки його філософського курсу (1645/46–1646/47 навч. рр.)7. 

Виявлені збіги показують, що дослівне текстове запозичен- 

ня трапляється у переважній більшості могилянських курсів. 

 
5  Микола Федяй, «Філософський курс Стефана Калиновського 1729– 

1731 років у світлі його викладацької практики: джерела і (не)оригіналь- 

ність,» Sententiae 42 (1) (2023): 6–36, doi:10.31649/sent42.01.006. 
6 Bogdan Babenko, «Siedemnastowieczny arystotelizm paryski w nauczaniu etyki 

w Akademii kijowsko-mohylańskiej: wykłady młodego Teofana Prokopowicza 

(1708),» w Filozofowie Rzeczypospolitej, 489–508;Litwy, Białorusi i Ukrainy. 

Konteksty geograficzne i koncepcyjne}, ed Dalius Viliūnas Steffen Huber, 

Polonica Philosophica Orientalia (Warszawa: Sub lupa, 2025 Bogdan Babenko, 
«Z badań nad migracją arystotelizmu chrześcijańskiego. Wykłady etyczne 

Michaela Kozaczynskiego w Akademii kijowsko-mohylańskiej (1739–1745),» 

w Filozofowie Rzeczypospolitej, 509–45. Характер запозичень в етиці філо- 

софського курсу Михайла Козачинського (1739/40–1740/41 навч. рр.) був 

детально оприявнений у критичному виданні цього тексту, зробленому 

Ярославою Стратій і Миколою Федяєм, і в детальній передмові до цього 

тексту Миколи Федяя: «Theophanes Prokopowicz і Mihael Kozaczynski,» w 

Ethica sive scientia morum; Philosophia moralis seu ethica, Polonica Philosophica 

Orientalia (Warszawa: Sub lupa, 2024). 
7 Стаття подана до друку у журнал «Sententiae», дякую авторові за мож- 

ливість ознайомитися зі змістом майбутньої статті. Крім того, Микола 

Федяй у своїй дисертації помітив у розділі про універсалії курсу Ґізеля 
запозичення від єзуїта Педро Уртадо де Мендоси і францисканця-ско- 

тиста Джона Панча: Микола Федяй, «Формування філософських тради- 

цій Києво-Могилянської академії 1632–1753 років крізь призму освітніх 

траєкторій її викладачів» (Дисертація на здобуття наукового ступеня 

доктор філософії, Інститут філософії імені Г. С. Сковороди НАНУкраїни, 

2025), 55–56). 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 15 
 

 

Доречно припустити, що курси, першоджерела яких невідомі, та- 

кож містять подібні приклади. Проте було б абсолютно хибно вва- 

жати могилянських професорів «примітивними плагіаторами», 

чиї курси не варті дослідження. Так би сталося за умови непра- 

вильних очікувань від цих джерел і елементарного нерозуміння 

їхньої природи8. Філософські курси КМА — це не сучасні дисерта- 

ції, де вимога авторськості жорстко регламентована: здобувач му- 

сить оприявнити наукову новизну, а переписування чужого тексту 

вважається плагіатом і карається. Філософські курси — це викла- 

дацькі тексти, за допомоги яких професор унаочнював найважли- 

віші ідеї усталеної філософської парадигми свого часу. Роблячи це, 

він, звісно, міг продемонструвати власну філософську позицію, 

але його основним завданням було не це: він мав навчити студента 

філософії, і навчити так, як її тоді розуміли. Рукописні філософські 

курси, що їх студенти записували під час лекцій, були фактично 

підручниками для навчання9. Тому для навчального процесу, по 

суті, не мало значення, чи викладач прочитав свій курс за певним 

курсом іншого автора, чи написав власний, де оприявнив власні 

філософські судження. Головне, як він зумів подати студентам ма- 

теріал і наскільки цей матеріал був ними засвоєний. 

Утім, виявлені досі приклади переписування не однакові за ха- 

рактером. Є випадки, коли викладач диктує чужий друкований чи 

рукописний підручник (як, наприклад, Стефан Калиновський за 

Франсуа ле Ре), не змінюючи жодного слова від початку до кінця. 

А бувають випадки, коли викладач використовує чужий текст як 

свого роду опорне джерело — переказане, перероблене або й до- 

 
8 Про історіографію хибних очікувань від могилянської філософської 

спадщини і фантастичні висновки про її природу див.: Микола Симчич, 

Philosophia rationalis, 20–31; його ж «“Від Вишенського до Сковороди”: 

радянські дослідження української філософії XVI–XVIIІ ст.,» Філософська 

думка 1 (2013): 71–80. 
9 Для сучасної школи вважається цілком нормальним, коли кожен учень 

може користуватися власним примірником підручника. В умовах України 

XVII — першої половини XVIII ст. в силу передовсім фінансових чинни- 

ків не було можливості забезпечити всіх студентів друкованими підруч- 

никами. Тому студенти під диктовку записували підручниковий текст, 

який потім могли використовувати в освітніх практиках. У другій поло- 

вині XVIII ст. у КМА з’являється можливість використання студентами 

друкованих підручників, тому змінюється дидактичний процес. 



16 Микола Симчич 
 

повнене (саме так, зокрема, Теофан Прокопович використав текст 

Євстахія від св. Павла). 

Якщо викладач прочитав від початку до кінця курс якогось іно- 

земного автора без жодних змін — це свідчить, що ідеї того-таки 

автора на даний момент побутували в КМА, а отже могли бути за- 

своєні студентами і певним чином відобразитися на їхній подаль- 

шій діяльності і творчості. Виявлення таких фактів дає можли- 

вість не стільки зрозуміти філософську творчість викладача — її, 

принаймні на рівні підготовки курсу, не було, скільки встановити 

побутування певних філософських ідей у КМА. Натомість випад- 

ки, коли викладач не просто переказує певне джерело, а його пе- 

реробляє, піднімає набагато ширший спектр питань. Ясна річ, такі 

курси також засвідчують, що представлені тут ідеї побутували в 

КМА, але разом з тим внесені могилянським викладачем зміни 

можуть оприявнити особливості його філософської позиції, або 

навіть його національної чи релігійної ідентичності. 

Зміни, внесені викладачем, дозволяють розглядати їх у різних 

перспективах. По-перше, це, умовно кажучи, макрозміни, коли 

курс читається за одним базовим текстом, однак у певних розді- 

лах від нього відходить: або викладач замінює своє джерело іншим, 

або укладає деякі розділи сам. Не виключено, що за цим стояли 

якісь практичні причини. Припустімо, в базовому тексті певний 

матеріал розглянуто надто розлого, і викладач, щоб заощадити час, 

використовує інше, стисліше джерело. Або перевагу надано іншо- 

му джерелу, бо там цей-таки матеріал представлено чіткіше; або 

викладачеві ближча філософська позиція автора іншого джерела. 

Коли на основі особливостей тексту чи прямих вказівок вдасться 

вирахувати, що викладачем керувала власне змістова мотивація, 

це заслуговує на особливу увагу. По-друге, викладач може вносити 

дрібніші зміни, назвімо їх мікрозмінами: наприклад, перефразу- 

вання базового тексту, додавання пасажів або, навпаки, пропускан- 

ня певних речень. Ці зміни варті більшої уваги тоді, коли вдається 

прослідкувати в них змістове навантаження. 

На відміну від статті 2004 р., коли мені були відомі тільки ви- 

падки переписування могилянськими професорами один в од- 

ного, зараз уже зафіксовано багато прикладів, коли могилянці 

послуговувалися курсами з іноконфесійних навчальних закладів, 

зокрема єзуїтських. Часто в таких курсах були маркери, пов’язані 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 17 
 

 

з конфесійною приналежністю автора. Важливо з’ясувати, як мо- 

гилянський професор, використовуючи такий курс, реагував на 

конфесійно забарвлені акценти. Нещодавно було виявлено кілька 

єзуїтських курсів, що ними послуговувалися могилянські викла- 

дачі. Особливим завданням цієї статті є представлення цих кур- 

сів та аналіз роботи з ними могилянських викладачів. Далі буде 

наведено нові приклади текстуального збігу між могилянськими 

і єзуїтськими філософськими курсами. 

 

Філософський курс 

Іларіона Ярошевицького (1704 р.) 

Іларіон Ярошевицький — це єдиний відомий викладач КМА, 

якому не вдалося прочитати філософський курс повністю. Він по- 

чав його викладати у вересні 1704 р., але, прочитавши діалектику і 

зовсім невелику частину логіки (кілька глав вступу), помер10. Після 

нього курс продовжив Христофор Чарнуцький, на той момент 

префект КМА, а в попередні навчальні роки (1702/03–1703/04) 

викладач філософії, який почав логіку заново на підставі іншого 

тексту. Відтак, логіка Ярошевицького дійшла до нас лише в неве- 

ликому фрагменті. Може здаватися дивно, але в ІР НБУВ є рукопис 

курсу, який містить «логіку Ярошевицького» у повному обсязі. 

Мова про рукопис із сигнатурою ф. 305, спр. 150 — імовірне базове 

джерело Ярошевицького, який дійсно в своєму курсі спирався на 

цей текст, додаючи до нього деякі фрагменти з «сусіднього» руко- 

пису — ф. 305, спр. 151. Обом цим рукописам варто присвятити 

окрему увагу. 

 

Рукопис ф. 305, спр. 150 

Рукопис ф. 305, спр. 150 досить складний для атрибуції, бо 

містить фрагменти двох філософських курсів. Тут представлено 

в повному обсязі діалектику з курсу Єжи Ґенґеля, який він ви- 

кладав у Ярославському єзуїтському колеґіумі у 1690/91 навч. рр. 
 

10 Діалектика курсу Іларіона Ярошевицького збереглася у чотирьох руко- 

писах (ІР НБУВ, ф. 301п, спр. 564; ф. 306, спр. 99; ф. 307, спр. 444; ф. 312, 

спр. 627), а логіка — тільки в одному (ф. 301п, спр. 564). Наприкінці курсу 

логіки є замітка про смерть Ярошевицького (ф. 301п, спр. 564, арк. 79). 



18 Микола Симчич 
 

(арк. 34–67 зв.), а також невеликі частини логіки з його ж кур- 

су (арк. 69–72 зв.), а саме: фрагменти розділів «Про універсалії 

зокрема» і «Про антипредикаменти», причому з переплутаними 

сторінками. Обидва ці фрагменти мали би належати рукописові 

ф. 305, спр. 151, де є основна частина курсу Ґенґеля (логіка, фізика 

і метафізика), і потрапили вони до ф. 305, спр. 150, ймовірно, через 

помилку інтролігатора. 

Крім цих чужих частин, рукопис ф. 305, спр. 150 містить текст 

одного філософського курсу у майже повному обсязі: 

• Діалектика (без титульної сторінки і кількох завершальних 

сторінок) (арк. 2 зв.–33 зв.); 

• Логіка: « Загальна філософія, поділена на три частини, тобто 

логіку, фізику і метафізику» [«Philosophia universa in partes 

tres logicam, scilicet physicam et metaphysicam, distributa»] 

(арк. 83–256 зв.); 

• Перша частина фізика: «Друга частина філософії, природ- 

на наука або по-простому фізика, року 1689, місяця травня, 

дня 11» [«Pars secunda philosophiae, naturalis scientia seu vulgo 

physica anno 1689 mense Maio die 11»] (арк. 357—607 зв.); 

• Метафізика: «Метафізичні диспутації на більшу славу Бога, 

на честь без гріха зачатої Діви Марії і на достойну прославу 

святих Августина, [Івана] Златоустого, Ігнатія, Франсиска 

Ксаверія року Божого 1690 [«Ad M<aiorem> D<ei> g<loriam>, 

V<irgini> sine labe conceptae Mariae honorem sanctorumque 

Augustini, Chrisostomi, Ignacii, Francisci Xaverii debitam 

venerationem Diisputationes metaphysicae anno Domini 1690»] 

(арк. 449–520 зв.); 

• Друга частина фізики: (трактати про душу, про світ і небо, 

про виникнення і зникнення та про метеори) (арк. 521– 

607 зв.). 

Дати на титульній сторінці фізики, а також на берегах тек- 

сту дають можливість визначити, що курс був прочитаний у 

1688/89—1689/90 навч. рр. Низка маркерів дозволяє ствердити, 

що курс було прочитано у котромусь із єзуїтських колеґіумів Речі 

Посполитої, зокрема: згадка на титульних сторінках та при за- 

кінченні курсів єзуїтських святих Ігнатія (Лойоли) і Франциска 

Ксаверія (арк. 449, 607 зв.); згадування єзуїтських філософів і 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 19 
 

 

теологів як «наших» (nostri), приміром отця Яна Моравського11; 

відкликання до єзуїтських філософів загалом: «Існує реальне 

модальне розрізнення, якщо існують сутнісні модуси. [Ця дум- 

ка] є спільною для вчених Товариства» [«Dantur distinctio realis 

modalis, si dans modi entitativi. Est communis doctorum Societatis»] 

(арк. 160 зв.). Разом з тим у тексті курсу є місце, за яким можна ви- 

значити, в якому саме колеґіумі його читали. Автор у розділі про 

простір, точніше про категорію місця, наводить приклад, що ви- 

являє місце його перебування. Він каже, якщо я зараз перебуваю 

в Перемишлі [«habeam praesentiam Premisliensem»], то не можу 

водночас знаходитись у Львові12. Звідси логічно випливає, що 

автор перебуває у Перемишлі. З’ясувавши, хто викладав філосо- 

фію у Перемишлі у 1688/89–1689/90 навч. рр., можна встановити 

ім’я викладача. «Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski 

i Litwy, 1564–1995», доступна в Інтернеті13, подає відповідну ін- 

формацію: філософію у Перемишльському єзуїтському колеґіумі 

впродовж 1688–1690 рр. читав Павел Завільський (Paweł Zawilski, 

1655–1734)14, отже, він і мав би бути автором цього курсу15. 
 

11 «Ita Scotus, Caietanus et multi alii, e nostris Vasques, Maurus, Esparza, P<ater> 

Ioannes Morawski, contra magnum Suarez, Arragam et Oviedum» (тут і далі 

виділено мною — М. С.) (ІР НБУВ, ф. 305, спр. 150, арк. 351); 

«Est conclusio Aristotelis, tandem tuetur Doctor Angelicus, Caietanus, 

Scotus, e nostris Magnus Suarez, Ruvius, Toletus, etc.» (там само, арк. 406). 
12 «Nota quarto: rationem, cur ego habendo praesentiam Premisliensem non 

possim statim immediate producere ubicationem Leopoliensem esse hanc, 

quia ut producat aliquid ubicationem, debet praesupponi habere ubicationem 

immediatam ubicationi producendum. Ergo cum praesentia Premisliensis mea 

non sit immediata ubicationi Leopoliensi producendae, nam inter ubicationem 

Premisliensem et Leopoliensem multae interiacent ubicationes, sequitur, 

quod habendo praesentiam Premisliensem non possim immediate producere 

ubicationem Leopolensem» (там само, арк. 431 зв.). 
13 Ludwik Grzebień, red., Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i 

Litwy, 1564–1995 (Kraków: WAM, 1996), https://www.jezuici.krakow.pl/bibl/ 

enc.htm. 
14  Ibid., 788. 
15 Можлива інша, проте менш імовірна, інтерпретація фрагменту про 

Перемишль і Львів: перебування автора у Перемишлі є гіпотетичним — 

реально він перебував у Львові, і в такому випадку курс мав би бути 

прочитаним у Львівському єзуїтському колеґіумі. Але цей варіант треба 

відкинути. Справа в тому, що курс філософії з Львівського єзуїтського 

колеґіуму за 1688/89—1689/90 навч. рр. нам доступний. Фізика з нього 

http://www.jezuici.krakow.pl/bibl/


20 Микола Симчич 
 

 

Рукопис ф. 305, спр. 151 

Рукопис містить майже повний текст філософського курс Єжи 

Ґенґеля (Jerzy Gengell, 1657–1727), прочитаний у Ярославському 

єзуїтському колеґіумі у 1690/91–1691/92–1692/93 навч. рр. (крім 

діалектики, яку помилково вшито до рукопису ф. 305, спр. 150). 

Тут містяться: 

• Логіка (без титульної сторінки і кількох початкових сто- 

рінок) (арк. 1–164 зв.); 

• Фізика (без титульної сторінки і кількох сторінок завершен- 

ня) (168–510 зв.); 

• Метафізика: «Надприродна філософія або метафізика, по- 

яснена диспутаціями на більшу славу Бога найкращого і 

найбільшого, на честь Богоматері, святого Йоана, Ігнатія, 

Ксаверія, особливо Августина і [Яна] Непомуцького, року 

Божого 1692» [«Philosophia ultranaturalis seu metaphysica 

diputationibus illustrata Ad Maiorem Dei Optimi Maximi, 

Pretiosissmae, Dei Parentis, divi Ioannis, Ignatii, Xaverii, 

praecipue Augustini et Neopomucenni honorem Anno Domini 

1692»] (арк. 511–580 зв.). 

Цей рукопис можна атрибутувати на основі порівняння з дво- 

ма рукописами філософського курсу Єжи Ґенґеля, прочитаного 

1690/91–1691/92–1692/93 навч. рр. у Ярославському єзуїтському 

колеґіумі: ІР НБУВ, ф. 1, спр. 4406 і 4408. Ці рукописи містять ді- 

алектику (спр. 4406, арк. 1–33 і спр. 4408, арк. 79–138 зв.), логіку 

(спр. 4406, арк. 36–186 зв.) і метафізику (спр. 4408, арк. 1–77 зв.). 

В усіх трьох рукописах (ф. 305, спр. 151; ф. 1, спр. 4406; ф. 1, 

спр. 4408) представлено текст того самого філософського курсу. 

Титульний аркуш: «Шкільна філософія, пояснена диспутаціями 

на більшу славу Бога найкращого і найбільшого, найдорожчої 

Богоматері, божественних Йоана, Ігнатія, [Франциска] Ксаверія, 

[Франциска] Борджія і на честь святих вчителів, року Втіленої 

Мудрості 1690 [викладена] у Ярославському колеґіумі Товариства 
 

збережена у рукописі ІР НБУВ, ф. 306, спр. 91. У цьому рукописі титульна 

сторінка чітко вказує, що він був прочитаний у Львівському єзуїтському 

колеґіумі, і викладачем є Єжи Ґенґель. Але тексти відповідних місць цих 
рукописів ф. 305, спр. 150 і ф. 306, спр. 91 цілком відмінні. 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 21 
 

 

Ісусового всечеснішим отцем Ґенґелем»16, однозначно повідомляє, 

що курс було прочитано в Ярославському єзуїтському колегіумі у 

1690 р. і що викладачем був Ґенґель; цю інформацію підтверджує 

й рукопис спр. 4408 (арк. 79). Курс читався упродовж трьох на- 

вчальних років; дату закінчення метафізики 3 грудня 1692 року 

наведено тут же (спр. 4408, арк. 77 зв.). 

 

Стосунок курсу Ярошевицького до рукописів ф. 305, 150 і 151 

Обидва рукописи ф. 305, спр. 150 і 151 виконано однією ру- 

кою17. Ймовірно, через це інтролігатор XVIII ст. помилився, коли 

їх зшивав. Ця деталь, як видається, має стосунок до Іларіона 

Ярошевицького. Якщо порівняти його курс з рукописом ф. 305, 

спр. 150, то побачимо, що курс Завільского був базовим для моги- 

лянського професора. Виклад діалектики і логіки Ярошевицького 

майже повністю збігається з викладом Завільського. Ярошевицький 

залишає практично без змін і назву курсу, і формальну структу- 

ру первісного тексту, хоч зрідка робить невеликі скорочення й 

доповнення: наприклад, переставляє слова в реченнях. Проте в 

одному місці, в розділі про другу операцію інтелекту («Pars 2. De 

secunda intellectus nostri operatione» (ф. 301п, спр. 564, арк. 20 зв.– 

31)), обидва тексти геть не збігаються18. Порівняння показало, що 

цей фрагмент тотожний із курсом Ґенґеля, чий виклад діалектики 

міститься у рукописі ф. 305, спр. 150 (арк. 46 зв.–54). Характер 

використання Ярошевицьким текстів Ґенґеля і Завільського не від- 

 
16 «Philosophia scholastica disptutationibus illustrata ad M<aiore> D<ei> 

O<ptimi> M<aximi> Gloriam pretiosissimae Dei Parentis, divorum Ioannis, 

Ignatii, Xaverii, Borgiae SS<anctorum>que doctorum honorem anno Incarnatae 
Sapientiae 1690 In Collegio Jaroslaviensi Soc. Jesu R.P. Gengell» (ІР НБУВ, ф. 1, 

спр. 4406, арк. 1) 
17  Про те, що обидва рукописи записані однією рукою, зазначив ще Микола 

Петров у своєму описі (Николай Петров, Описание рукописных собра- 

ний, находящихся в городе Киеве, вып. 1: Собрание рукописей Московского 

митрополита Макария (Булгакова), Мелецкого монастыря на Волыни, 

Киево-Братского монастыря и Киевской духовной семинарии (Москва: 

Университетская типография, 1891), 246, №151). 
18 Ідеться про майже весь текст розділу про другу дію розуму, крім ос- 

таннього трактату: «Tractatus ultimus Quid est modus sciendi» (ІР НБУВ, 

ф. 301п, спр. 564, арк. 31–33), що збігається із Завільським. 



22 Микола Симчич 
 

різняється: тут теж могилянський професор не вносить суттєвих 

змін. 

Утім, у рукописі курсу Ярошевицького є одне місце, яке вказує 

на стосунок могилянського професора до Єжи Ґенґеля: у вступній 

частині логіки, майже тотожній із текстом Завільського, одне ре- 

чення додано Ярошевицьким. Наводячи різноманітні визначення 

логіки, він доповнює їх визначенням, якого немає у Завільського: 

Інші, як мій професор філософії Єжи Ґенґель за Платоном, 

Зеноном, Толедом, Фонсекою, так визначають філософію — це нау- 

ка, що спритністю діалектики [вивчає] створене суще відповідно до 

різних певних формальних підстав і нестворене [суще] відповідно до 

природного світла19. 

Виходить, що Єжи Ґенґель був учителем Іларіона Ярошевиць- 

кого! Постає питання: чому могилянський професор використову- 

вав у своєму викладі не курс свого учителя Ґенґеля, а Завільського? 

Відповідь на нього, як видається, приховує довшу історію стосун- 

ку курсу Єжи Ґенґеля до КМА. 

Курс Ґенґеля використовував при викладанні у 1702/03– 

1703/04 навч. рр. попередник Ярошевицького Христофор Чарну- 

цький як базовий у всіх частинах, крім діалектики20. Чарнуцький 

послуговувався ним досить вільно: переструктуровував, іноді про- 

сто переказував, то скорочуючи, то доповнюючи21. Використання 

Чарнуцьким Ґенґеля не викликає подиву, адже могилянський про- 

фесор сам визнавав, що Ґенґель був його вчителем і дуже при- 

хильно про нього відгукувався: «Мій у філософських [класах] 

професор, всечесний отець Ґеорґій Ґенґель, не найостанніший 

теолог Польської провінції, муж високого таланту і ясної доктри- 

ни» [«Meus in philosophicis professor R[everendus] P[ater] Georgius 

Gengel, vir sublimitate ingenii, sollemnitate doctrinae Polonae 

Provinciae theologus non postremus»] (ф. 312, спр. 625, арк. 97). 

 
19 «Alii sic definiunt, ubi meus professor in philosophia Georgius Gengel cum 

Platone, Zenone, Tholeto, Fonseca, philosophiam iuxta vigorem dialecticum est 

entis creati sub multiplici certa ratione formali et increati praecise secundum 
lumen naturae scientia» (там само, арк. 54 зв.). 

20  Джерела діалектики курсу Чарнуцького встановити не вдалося. 
21  Детальніше про стосунок курсу Чарнуцького до Ґенґеля див.: Symchych, 

«Wpływ jezuitów,» 375–378. 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 23 
 

 

Можливо, Іларіон Ярошевицький вирішив скористатися при ви- 

кладі не курсом Ґенґеля, а курсом Завільського, щоб відрізнитися 

від свого попередника, а за іронією долі й наступника. 

Повертаючись до того, що обидва курси (Завільського і Ґенґеля) 

у рукописах ф. 305, спр. 150 і 151 було записано однією рукою, вар- 

то звернути увагу на те, що дати викладання обох курсів послідов- 

ні. Завільський читав його в Перемишлі у 1688/89–1689/90 навч. 

рр., а Ґенґель у Ярославі у 1690/91–1691/92–1692/93 навч. рр., при- 

чому записував їх один студент, що слухав обидва курси. На моє 

припущення, ним був Ярошевицький. Коли це так, то нічого див- 

ного, що він викладав у КМА за обома курсами. Однак насуваєть- 

ся питання: чому він згадав про Ґенґеля як про свого вчителя, а 

про Завільського промовчав? Можливе пояснення таке: розділ про 

визначення Ярошевицький читає за Завільським, і тут усе відпові- 

дає позиції перемишльського професора, але вирішує його допов- 

нити, представивши позицію свого другого вчителя. 

Звісно, думка, що рукописи ф. 305, спр. 150 і 151 є студентськи- 

ми записами самого Ярошевицького — це лише припущення, 

і потрібні додаткові свідчення, щоб його підтвердити. Але при- 

пущення видається досить вірогідним, коли врахувати, що кур- 

си записувала православна особа, про що піде мова наприкінці 

статті — при аналізі присвят у різних курсах. 

 

Філософський курс Платона Малиновського 

(1721/22–1722/23 навч. рр.) 

Як уже згадувалося на початку, курс Платона Малиновського 

слугував базовим текстом для курсу Єроніма Миткевича (1733/34– 

1734/35 навч. рр.), де текст Малиновського в частині логіки ви- 

користано практично без жодних змін. Однак недавно вдалося 

виявити текст курсу, базовий для самого Малиновського. Він збе- 

режений у рукописі ІР НБУВ, ф. 306, спр. 90, що містить частини 

філософського курсу — логіку (арк. 6–135) і метафізику (арк. 136– 

169). На думку Миколи Петрова, його викладали в котромусь із 

єзуїтських колеґіумів у 1687–1689 рр.22 Чіткішу атрибуцію здійс- 

 
22 Микола Петров так описує цей рукопис: «Философский курс на латин- 

ском языке, заключающий логику и метафизику, и преподаный в 1687– 



24 Микола Симчич 
 

нити важко, бо в рукописі немає ні загальної титульної сторінки, 

ні титульної сторінки курсу логіки — є лише до курсу метафізики: 

«Надприродна філософія або метафізика, пояснена диспутація- 

ми, розпочата 24 січня 1689 року» [«Philosophia ultranaturalis seu 

metaphysica disputationibus illustrata anno Anno 1689 Januarii 24 

inchoata»] (арк. 136). Ця дата, як і решта дат на берегах сторінок23, 

дозволяє вирахувати, коли курс було прочитано, і підтвердити ви- 

сновок Петрова — що в 1687/88–1688/89 навч. рр. 

Хронологія частин курсу реконструюється так: його почали 

читати у вересні 1687 р.; ймовірно, першою йшла коротка діалек- 

тика (хоч не виключено, що її взагалі не було прочитано). Далі 

йшла збережена в рукописі логіка, завершена десь наприкінці лю- 

того — на початку березня 1688 р. Після логіки традиційно чита- 

ли впродовж дев’яти-десяти місяців фізику — у рукописі її немає, 

після неї метафізику — у рукописі вона є як розпочата наприкінці 

січня й завершена наприкінці лютого 1689 р. Далі в багатьох єзу- 

їтських курсах ішло продовження фізики, що могло тривати до 

кінця року: ймовірно, так було і в цьому випадку. 

У рукописі не вказано, де і хто читав курс, але це можна вста- 

новити за вказівками в самому тексті. Згідно з ними, можна з 

певністю твердити, що його викладали в єзуїтському колеґіумі. 

Так, наприкінці курсу логіки, де традиційно містилося звернення 

до Бога і святих, названо святого Франциска Ксаверія (Franciscus 

Xaverius, Francisco Javier)24 — іспанського єзуїта, соратника Ігнатія 

Лойоли, місіонера на Далекому Сході. Крім того, згадуючи єзуїт- 

 

1689 годах в католической коллегии, без начала и заглавия, in 4°, с такою 

заметкою на переднем беловом листе: “Huius labor exarator cessit fatis anno 

1689”» (Петров, Описание, вып. 2: Собрание сочинений Киево-Печерской 
лавры, киевских монастырей Златоверхо-Михайловского, Пустынно- 

Николького, Выдубицкого и женского Флоровського, и Десятинной церкви 

(Москва: Университетская типография, 1894), 40, №90 (Х, 57)). 
23  У рукописі можна зустріти такі дати: «20 Octobris» (арк. 35); «31 Octobris» 

(арк. 43 зв.); «5 Decembris» (арк. 70 зв.); «22 Januarii anno 1688» (арк. 109); 

«1688, 4 Februari» (арк. 121) — у середині курсу логіки та «Anno 1689 Januarii 

24» (арк. 136) — на початку метафізики і «Anno 1689 die 28 Februarii» — 

наприкінці метафізики. 
24 «…in maiorem Maximi Dei gloriam, Beatissimae Virginis immaculate 

conceptae, sanctorumque doctorum, praesertim Sancti Francisci Xaveri 

perennem honorem» (ІР НБУВ, ф. 306, спр. 90, арк. 135). 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 25 
 

 

ських філософів, автор курсу часто називає їх «нашими» (nostri)25, 

а перед їхніми іменами за усталеною між єзуїтами традицією додає 

абревіатуру «p.» (pater, отець), чого не робить при іменах філосо- 

фів і теологів з інших чернечих орденів Католицької Церкви. 

Характерною особливістю досліджуваного тексту є деталь- 

ні посилання. Автор не просто вказує, хто з відомих філософів і 

теологів приймав чи відкидав наведену думку, а й детально ви- 

кладає позицію його колег та вчителів. Для прикладу, розглядаю- 

чи питання про внутрішнє віртуальне розрізнення, автор курсу 

підсумовує, що такого розрізнення не існує. Після цього він по- 

силається на відомих авторитетів, які дотримувалися такої самої 

думки, а далі переходить до опонентів, причому про одного з них 

відгукується з великим пієтетом: «…між котрими особливим за- 

хисником цієї думки був і гострий на розум преподобний отець 

Томаш Млодзяновський, який перший великим знанням і ясні- 

стю просвітив Польщу, видавши друком книги, якими охопив 

всю філософію і теологію»26. Додам, що польський єзуїт Томаш 

Млодзяновський (1622–1686), відомий теолог і філософ, справді 

прославився своїм п’ятитомним загальним теологічним і філософ- 

ським курсом («Integer cursus theologicus et philosophicus»). Така 

увага до Млодзяновського і його значущості для Польщі натякає, 

що курс було викладено в польському навчальному закладі. 

В іншому місці автор курсу наводить більше інформації про 

філософські позиції єзуїтів Польської провінції, серед іншого про 

позицію власного вчителя теології в питанні про властивості ка- 

тегорії відношення, чию конклузію з цього приводу згадує так: 

Це конклузія, яку вперше у Польській провінції виклав преподо- 

бний отець Павел Модзелевський у Каліському колеґіумі, а слідом за 

ним там само преподобний отець Францишек Фабриціус, мій учитель 

теології, який був або його могли вважати [людиною] надзвичайно 

великого розуму і теологічної вченості через те, що він перший у цій 

Польській провінції з великою славою викладав упродовж цілих два- 

 
25  Це помічено в таких місцях: там само, арк. 63 зв.; 76; 100 зв. 
26 «Inter quos praecipuus huius sententiae propugnator fuit et acerrimus RP 

Thomas Młodzianowski, qui primus Poloniam editis in lucem voluminibus, 

quibus totam philosophiam et theologiam complexus est, magna eruditione et 

claritate illustravit.» (там само, арк. 57 зв.). 



26 Микола Симчич 
 

 

надцяти років схоластичну теологію — професор філософії і теології 

для багатьох27. 

За даними енциклопедії про єзуїтів, Павел Модзелевський (Pawel 
Modzelewski, 1628–1668) викладав філософію у Каліші у 1660–1666 
рр. і схоластичну теологію в Познані у 1668–1668 рр.28, а Францишек 
Фабриціус (Franciszek Fabricius або Fabrycy, 1634–1699) дійсно дов- 
го викладав теологію у різних навчальних закладах Польщі: схо- 
ластичну теологію у Львові у 1668–1672 i 1681–1684 рр. та Кракові 
у 1672–1676 i 1684–1685 рр., а також моральну теологію у Каліші 
в 1679–1680 i у Львові 1686–1699 рр. Якщо підрахувати, в підсумку 
справді вийде 12 років, хоч коли додати час викладання моральної 
теології, то число буде набагато більшим — цілих 26 років29. 

Ще одне посилання не тільки проливає додаткове світло на 

спадкоємність думки Малиновського, але й дає можливість ви- 

значити місце викладання використаного ним курсу. Автор цього 

курсу ставить питання про те, який тип розрізнення є між цілим 

і частиною, і відповідає, що це особливий варіант реального роз- 

різнення — реальне неадекватне розрізнення. Свою думку він 

підкріплює: 

Так вважають усі найбільші філософи цього покоління, як і їхні опо- 

ненти, тобто отець Іск’єрдо і дуже вчений отець Хостинський, що ві- 

сім років тому [був] талановитим викладачем цієї школи [p. Hostynski 

et quidam ante octo anno huius scholae ingeniosus professor]30. 

З цієї цитати випливає, що Хостинський професорував у тому 

самому навчальному закладі, де зараз викладається даний курс. 
 

27 «Est conclusio, quam primus in Provincia Polona docuit RP Paulus Modzelewski 

in Collegio Calliszensi, quem ibidem secutus est RP Franciscus Fabricium, meus 
in theologia professor, qui quanti ingenii et eruditionis theologicae sit vel exinde 

colligi potest, quod in hac Provincia Polona primus theologicam scholasticam 

annis 12 integres cum summa laude docuerit, plurimorum philosophiae et 

theologiae professor» (там само, арк. 101). 
28 Grzebień, red. Encyklopedia, 433. 
29  Ibid., 151. 
30 «Conclusio: Respondeo affirmative. Ita fere omnes huius aetatis maximi 

philosophi [далі іде витерте місце розміром в одне слово — мабуть, було 

«et theologi»], ut fatentur ipsi oppositi, scilicet p. Isquirdo, p. Hostynski et 

quidam ante octo anno huius scholae ingeniosus professor et solide doctus» 

(ІР НБУВ, ф. 306, спр. 90, арк. 47). 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 27 
 

 

Однак цитата може мати кілька інтерпретацій залежно від того, 

як розуміти слово «ante». Якщо перекласти «ante» як «раніше», 

то виходить, що Ян Хостинський раніше впродовж восьми років 

викладав у цій школі, і він справді вісім років читав схоластич- 

ну теологію у Познані — з 1669 по 1677 р.31 Натомість якщо «ante 

octo anno» інтерпретувати як «вісім років тому», то вийде, що на 

той час Хостинський, завершивши викладання, був надвірним 

теологом єпископа Познанського, або вже ректором того-таки 

Познанського колеґіуму. Але так чи інакше, немає сумніву, що 

йдеться власне про Познанський колеґіум. 

Знаючи, що курс викладався у Познані в 1687/88–1688/89 навч. рр., 

можна встановити, хто був його викладачем. Звернувшись до 

«Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i Litwy, 1564– 

1995», побачимо, що в статті про Францишека Понінського 

(Franciszek Poniński, 1661–1714) зазначено, що він викладав фі- 

лософію у Познані у 1687–1689 рр.32, тобто якраз у ті роки, які 

нас цікавлять. Отже, викладачем цього курсу був Францишек 

Понінський, однак постає певна проблема з таким висновком. 

Адже автор курсу назвав своїм професором теології Фабриціуса, а 

в енциклопедичній статті про Понінського сказано, що той вивчав 

теологію в Познані 1682–1684 рр. i в Римі 1684–1686 рр., натомість 

Фабриціус у 1681–1684 рр. викладав філософію у Львові, а далі, в 

1684–1685 рр., у Кракові. Відтак, незрозуміло, де Понінський міг 

слухати Фабриціуса. Незважаючи на розбіжність між інформа- 

цією енциклопедії і досліджуваного рукопису, все ж залишаєть- 

ся велика ймовірність, що автором курсу був таки Францишек 

Понінський. 

Оскільки рукопис ф. 306, спр. 90 містить тільки логіку і ме- 

тафізику, курс Малиновського не можна порівняти з курсом 

Понінського повністю, але доступні частини підтверджують їхню 

текстуальну подібність. Отже, схоже, саме цей текст був базовим 

для Малиновського, хоч могилянський професор вніс до нього 

багато змін, і насамперед його переструктурував. 

Особливості переструктурування можна проілюструвати на 

прикладі питання про формальне розрізнення з боку речі і вір- 

 
31 Grzebień, red. Encyklopedia, 222. 
32  Ibid., 529. 



28 Микола Симчич 
 

туальне розрізнення. Понінський присвячує для цих двох розріз- 

нень окреме питання: «Питання 2. Про формальне розрізнення за 

природою речі скотистичне і віртуальне томістичне» [«Quaestio 2. 

De distinctione formali ex natura rei scotistica et virtuali thomistica»] 

(ф. 306, спр. 90, арк. 50 зв.). У Малиновського теж є окрема струк- 

турна одиниця з ідентичною назвою: «Sectio 2. De distinctione 

formali ex natura rei scotistica et virtuali thomistica» (ф. 306, спр. 115, 

арк. 115 зв.). Але у польського єзуїта текст питання розділений 

на два пункти, присвячені двом різним темам: перший — ско- 

тистичному формальному розрізненню за природою речі, дру- 

гий — томістичному віртуальному розрізненню. Ці обидва пункти 

можна вважати цілком незалежними: у кожному розглянуто за- 

гальні пояснення, чим є конкретне розрізнення і в контексті чого 

воно постало та як застосовується; викладено думку професора 

щодо існування (точніше, неіснування) цього розрізнення і по- 

дано й спростовано закиди, що заперечують позицію опонентів. 

Могилянський професор натомість ці обидва питання не роз’єд- 

нує. Спершу він подає пояснення до кожного з розрізнень, далі в 

окремому параграфі («§1. Proponuntur et probantur conclusiones») 

викладає свою позицію щодо кожного з розрізнень і доводить її. 

Після цього міститься окремий параграф з викладом закидів про- 

ти його позиції щодо першого розрізнення, потім щодо другого, та 

їхнє спростування («§2. Proponuntur et solvuntur obiectiones»). При 

цьому весь текст, викладений тут Малиновським з деякими ско- 

роченнями, майже дослівно збігається з текстом рукопису ф. 306, 

спр. 90. 

Крім переструктурування, Малиновський вносить певні корек- 

тиви до тексту, деколи його скорочуючи, а деколи доповнюючи. 

Найчастіше це стосується перестановки слів у реченні, але трапля- 

ються й зміни, пов’язані зі згадками про певні місцевості. Було б 

дивно, якби могилянський професор у своєму курсі хвалив єзуїтів, 

учителів Понінського, тож власне такі згадки він певним чином 

модифікував. Наприклад, у розділі, де обговорюється, як людина 

пізнає універсалії, Понінський підтримує думку, що це відбуваєть- 

ся через змішаний чи об’єднаний акт пізнання [«actus confusus»], 

і підкріплює свою конклузію таким пасажем: «Ця найвідоміша 

конклузія зокрема проголошується в університетах Італії, Іспанії, 

Німеччини, і її також найчастіше підтримують новіші філосо- 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 29 
 

 

фи в Польщі» [«quam communissime recentiores etiam philosophi 

in Polonia tenent»]33. Малиновський, залишаючи саму згадку без 

змін, пропускає уточнення «у Польщі»34. Інший приклад теж сто- 

сується проблеми універсалій. Понінський відкидає об’єктивне 

виокремлення [«praecisio obiectiva»], далі спочатку коротко наво- 

дить, проти кого спрямована його конклузія: «проти майже всіх 

томістів і скотистів, а також проти багатьох наших» [«item contra 

multos e nostris»]35, після чого перераховує десять імен філософів, 

які підтримували його тезу. Малиновський радикально скорочує, 

а водночас видозмінює цей пасаж, пишучи: «Ця конклузія про- 

ти майже всіх томістів і скотистів, також проти Васкеса, Суареса, 

Моліни, Таннера і кількох новіших»36. Примітно, що Суарес згаду- 

ють як Понінський, так і Малиновський, але в двох діаметрально 

протилежних ролях: польський єзуїт вважає, що Суареса відки- 

дав об’єктивне виокремлення, натомість могилянський професор 

зараховує його до тих, що таке виокремлення підтримували. Це 

протиріччя не надто дивне: воно відображає тогочасні дебати між 

«об’єктивістами» і «формалістами». Кожен з авторів залучає до 

свого табору відомі авторитети: Тому Аквінського і Франсиско 

Суареса. Тимчасом Малиновський не просто скорочує, а й пере- 

робляє посилання Понінського, адже Васкеса, Моліну і Таннера 

Понінський взагалі не згадує. 

Трапляється, що Малиновський залишає без змін посилання 

єзуїтського професора. Так, при розгляді питання про існування 
 

33 «Est conclusio celebrissima, in praecipuis Italiae, Hispaniae, Germaniae 

universitatibus asserta, quam communissime recentiores etiam philosophi in 

Polonia tenent» (ІР НБУВ, ф. 306, спр. 90, арк. 78). 
34 «Est conclusio celebrissima, in praecipuis Italiae, Hispaniae, Germaniae 

universatibus asserta, quam communissime recentiores philosophi tenent» 

(там само, спр. 115, арк. 144 зв.). 
35 «Haec conclusio est contra omnes fere thomistas et scotistas, item contra multos 

e nostris, sed nostram conclusionem defendit Doctor Angelicus et Aristotelem, 

ut ostendit fuse Pallavicinus in sua Logica, tenent item eadem Magnus Suarez 

Disputatio 7 Metaph., sectione 1, n. 8, nominales, Hurtadus, Valentia, Oviedo, 

eminentissimi Cardinales Joannes de Lugo et Sfortia Pallavicinus, post hos 
Antonius Peres, Esparsa et reliqui quamplurimi doctores» (там само, спр. 90, 

арк. 63 зв.). 
36 «Haec conclusio est contra omnes fere thomistas et scotistas, item contra 

Vasquez, Suarez, Molinam, Tannerum, Comptonum et aliquos recensiores» 

(там само, спр. 115, арк. 130 зв.). 



30 Микола Симчич 
 

відношень Понінський зазначає: «Відношення існують поза на- 

шим мисленням у творіннях. Ця конклузія безсумнівна, особливо 

у наших школах, коли вважати протилежне забороненим»37. Сама 

по собі ця теза є дивною: чи справді безсумнівність конклузії по- 

лягає в тому, що заборонено так вважати? Так чи так, але її можна 

пов’язати з тим, що частина філософів, наприклад Вільям Окам, 

заперечували існування відношень у створених речах: на їхню 

думку, вони існують тільки в теологічному контексті, як, примі- 

ром, відношення між Особами Св. Трійці. Мабуть, власне цю тезу 

було заборонено поширювати в єзуїтських навчальних закладах — 

«в наших школах» [«in scholis nostris»]. Видається сумнівним, аби 

така заборона діяла і в КМА. 

Хоч курс Понінського був основним для Малиновського у 

викладі логіки та метафізики, трапляються місця, де така залеж- 

ність дуже незначна або взагалі відсутня. Одне з таких місць — це 

розділ про універсалії зокрема. Він у переважній більшості збіга- 

ється з відповідним місцем курсу Стефана Яворського (1691/92– 

1692/93 навч. рр.)38. Платон Малиновський тут долучається до 

низки могилянських професорів, які в своїх курсах в тому чи 

іншому обсязі запозичували текст курсу Стефана Яворського. 

Текст Яворського майже не зредаговано: ймовірно, тут не було 

потреби в цензуруванні, адже джерело не було іноконфесійним, 

а до того ж вважалося достатньо авторитетним. Однак і тут 

Малиновський робить структурне переформатування, а подеко- 

ли поєднує текст Яворського з текстом Понінського, ба є місця, 

де один абзац належить Яворському, а другий Понінському39. 

 
37 «Conclusio tertia: Dantur relationes nemine cogitante in creatis. Est conclusia 

indubita, praecipue in scholis nostris, cum oppositum sentire prohibitum sit.» 

(там само, спр. 90, арк. 93 зв.). У Малиновського: «Conclusio unica: Dantur 

relationes nemine cogitante. Est conclusio indubita, praecipue in scholis nostris, 

cum oppositum sentire prohibitum sit.» (там само, спр. 115, арк. 177). 
38 У Малиновського цей розділ називається «Quaestio 2. De universalibus in 

particulari» (там само, арк. 154 зв.–175 зв.), а в Яворського — «Disputatio 4. 

De universalibus in particulari seu quine praedicabilibus» (там само, ф. 305, 

спр. 152, арк. 122–137 зв.). 
39 Таке трапляється в главі про індивідуума: «Punctum 3. De individuo» (там 

само, ф. 306, спр. 115, арк. 167 зв.–170 зв.), де переплетено фрагменти з 
курсу Поніського (там само, спр. 90, арк. 89 зв.–90 зв.) та Яворського (там 

само, ф. 305, спр. 152, арк. 131–133). 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 31 
 

 

Утім, у курсі Малиновського трапляються місця, де не помітно 

зв’язку ані з курсом Понінського, ані з курсом Яворського, як-от: 

початок розділу про другу операцію розуму40, або розділ метафі- 

зики «Про можливість та існування сущого»41. Найімовірніше, 

Малиновський користувався ще й якимось третім джерелом. 

У випадку з Платоном Малиновським, як і в решті випадків 

використання кількох текстів, цікаво було б дізнатися, чому моги- 

лянський викладач не задовольнявся одним джерелом, натомість 

звертався до іншого. Скажімо, у деяких місцях, наприклад при 

використанні іншого джерела в першій частині розділу про дру- 

гу операцію логіки, можна було б припустити, що Малиновський 

просто скорочує текст Понінського як надто розлогий. Але, га- 

даю, це все ж не так. У згаданому розділі познанський єзуїт не 

тільки розлогий, а й вдається у такі дивні сфери, як нумерологія42. 

Можна припустити, що могилянський професор просто не міг із 

цим погодитися, а відтак змінив текст. Гіпотезу про скорочен- 

ня спростовують й інші приклади. Так, у метафізиці розділ про 

можливе суще у Малиновського довший43, аніж у Понінського44 

чи Яворського45. Крім того, майже в усіх випадках відхилення від 

тексту Понінського помічається повна чи часткова зміна філо- 

софської позиції. Виглядає, що Малиновський, обираючи курс 

Понінського, загалом приймав його філософську позицію, але в 

деяких місцях не погоджувався з познанським єзуїтом, і тоді за- 

лучав інші джерела, для нього ближчі. Поза тим, варто звернути 

увагу на характерне бажання переструктурувати текст: справді, 

текст курсу Малиновського структурований чіткіше, аніж його 

першоджерело. 
 

 

 

 
40 «Pars 2. De iis, quae ad secundam operationem referunt» (там само, ф. 306, 

спр. 115, арк. 196–203 зв.): тут збігаються з Понінським тільки кілька ос- 

танніх сторінок розділу. 
41  «De possibilitate et existentia entis» (там само, арк. 231 зв.–239). 
42  Там само, спр. 90, арк. 111 зв.–115 зв. 
43  Там само, спр. 115, арк. 231 зв.–241 зв. 
44  Там само, спр. 90, арк. 142–148. 
45  Там само, ф. 8, спр. 60, арк. 558–562 зв. 



32 Микола Симчич 
 

 

Філософський курс Йосифа Волчанського (1717/18–

1718/19 навч. рр.) і його «луцького колеги» 

Наведені вище приклади показують, що могилянські професо- 

ри у викладацькій практиці використовували курси з єзуїтських 

навчальних закладів Речі Посполитої. Чи були приклади зворот- 

нього, тобто чи єзуїти використовували могилянські курси? Такий 

курс, який, на перший погляд, це підтверджує, існує. Мова про 

рукопис з ІР НБУВ (ф. 306, спр. 109), атрибутований як філософ- 

ський курс, що його викладали в Луцькому єзуїтському колеґіумі в 

1716–1717 рр. (див. опис Миколи Петрова46). У рукописі міститься 

повний філософський курс із такою титульною сторінкою: «На 

більшу славу Бога філософський трактат за задумом князя філосо- 

фів Аристотеля Стагірити, викладений у Луцькому колеґіумі року 

Божого 1716» [«Ad M<aiorem> D<ei> gloriam Tractatus philosophicus 

ad mentem principis philosophorum Aristotelis Stagiritae in Collegio 

Luceoviensi anno Domini 1716 expositus»] (ф. 306, спр. 109, арк. 1). 

Курс містить такі частини: 

• передмову: «Вступ до загальної філософії» [«Praefatio in 

universam philosophiam»] (арк. 2–3); 

• діалектику: «Сума логіки або діалектика, що готує охочу 

роксоланську молодь до логіки» [«Summa logicae seu dialectica 

studiosae iuventuti Roxolanae ad logicam praeparanda»] 

(арк. 3–47); 

• логіку: «Раціональна філософія або логіка, пояснена диспу- 

таціями, подана у Луцькому колеґіумі з року 1715 до року 

1716» [«Philosophia ratiоnalis universa seu logica, disputatinibus 

illustrata, in Collegio Luceoviensi ab anno 1715 ad annum 1716- 

tum tradita»] (арк. 48–151 зв.); 

• фізику: «Раціональна філософія (sic!) або фізика, за заду- 

мом князя філософів Аристотеля Стагирита подана і пояс- 

нена у Луцькому колеґіумі року Божого 1717» [«Philosophia 

rationalis (sic!) seu physica, ad mentem principis philosophorum 

 
46 Запис у каталозі Петрова звучить так: «Tractatus philosophicus ad mentem 

principis philosophorum Aristototelis Stagiritae in Collegio Luceoriensi (то- 

есть Луцком) anno Domini 1716 expositus, а оконченный 2-го июля 1717 

года, — in 4°» (Петров, Описание, 2: 43, №109). 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 33 
 

 

 

Aristotelis Stagritae tradita et explicata in Collegio Luceoviensi 

anno Domini 1717»] (арк. 152–370 зв.); 

• метафізику: «Надприродна філософія або метафізика за за- 

думом князя філософів Аристотеля Стагирита» [«Philosophia 

supranaturalis seu metaphysica ad mentem principiis 

philosophorum Aristotelis Stagiritae»] (арк. 371–392 зв.). 

Як показують титульні сторінки, курс було прочитано у Луцькому 

колеґіумі, отже єзуїтському, бо інших колеґіумів у Луцьку тоді не 

було. Дати читання курсу наведено не лише на титульній сторін- 

ці, але й наприкінці його окремих частин: «Iunii 1ma Anno Domini 

1717» — при закінченні фізики (арк. 370 зв.), «Anno Domini 1717 

Iulii 2» (арк. 392 зв.) — при закінченні метафізики і курсу загалом. 

Курс, отже, було прочитано в 1715/16–1716/17 навч. рр. За допомоги 

«Encyklopedia wiedzy o jezuitach» можна встановити, що курс читав 

Марцін Людер (Marcin Luder, 1676–1749)47. 

Однак порівняльний аналіз тексту з текстом курсу Йосифа 

Волчанського, прочитаним у КМА в 1715/16–1716/17 навч. рр. 

(див. рукопис ІР НБУВ, ф. 310п, спр. 44 і ф. 306, спр. 108), показує, 

що київська і луцька версії практично дослівно збігаються — за 

винятком хіба титульної сторінки. Оскільки обидва курси чита- 

лися в один і той самий час, припущення, що котрийсь із обох 

викладачів міг переписувати в іншого, відпадає. Може, обидва 

професори, складаючи свої курси, використали спільне джерело? 

Однак, уважніше порівнявши ці рукописи, побачимо й інакші, не 

менш примітні особливості. 

Титульні сторінки обох курсів відмінні: 

 

ф. 306, спр. 108 (Волчанський) ф. 306, спр. 109 («Людер») 
 

«Philosophia tripartita doctrinam 

Aristotelis de rebus dialecticis, 

physicis compraehendens in collegio 

Kiiovo-Mohylaeano inchoata anno 

Domini 1715 septembris die 13» 

(арк. 1). 

«Ad M<aiorem> D<ei> gloriam 

Tractatus philosophicus ad mentem 

principis philosophorum Aristotelis 

Stagiritae in collegio Luceoviensi anno 

Domini 1716 expositus» (арк. 1). 

 

 

 

 
47 Grzebień, red. Encyklopedia, 377. 



34 Микола Симчич 
 

Натомість титульні сторінки окремих частин курсу практично 

однакові: 
 

ф. 306, спр. 108 (Волчанський) ф. 306, спр. 109 («Людер») 

«Summa logicae sive dialectica studiosae 

juventuti Roxolanae ad logicam 

praeparandae»48 (арк. 3). 

«Philosophia rationalis universa seu 

logica disputationibus illustrata in 

Collegio Kijovensi ab anno 1715 ad 

1716 tradita mense novembris 15 die»49 

(арк. 58). 

«Philosophia naturalis seu physica 

ad mentem principis philosophorum 

Aristotelis Stagyritae tradita et explicata in 

Collegio Kojowomohileano sub admodum 

reverendo Patre Josepho Wolczanski anno 

Domini 1716»50 (арк. 185). 

«Philosophia ultranaturalis seu 

metaphysica ad mentis principis 

philosophorum Aristotelis Stagyritae 

tradita in Collegio Kijovomohileano 

anno Domini 1717 propter admodum 

Reverendum Patrem Josephum Wolczanski 
protunc prаefectum»51 (арк. 450 зв.). 

«Summa logicae seu dialectica 

studiosae juventuti Roxolanae ad 

logicam praeparanda» (арк. 3). 

«Philosophia ratiоnalis universa 

seu logica disputatinibus illustrata 

in Collegio Luceoviensi ab anno 

1715 ad annum 1716tum tradita» 

(арк. 48). 

«Philosophia rationalis (sic!) seu 

physica ad mentem principis 

philosophorum Aristotelis 

Stagritae tradita et explicata in 

Collegio Luceoviensi anno Domini 

1717» (арк. 152). 

«Philosophia supranaturalis seu 

metaphysica ad mentem principiis 

philosophorum Aristotelis 

Stagiritae» (арк. 371). 

 
 

 

 

 
48 «Основи логіки, або діалектика, для охочої роксоланської молоді, що 

готується до логіки». Заголовок в обох рукописах відрізняється однією 

літерою, однак вона серйозно міняє сенс написаного. 
49 «Загальна філософія розумового, або логіка, пояснена диспутами, викла- 

дена в Київському колегіумі від 15 листопада 1715 року до 1716-го». 
50 «Філософія природи, або фізика, викладена й пояснена відповідно до 

поглядів князя філософів Аристотеля Стагирита в Києво-Могилянській 

колегії під керівництвом усечеснішого отця Йосифа Волчанського року 

Господнього 1716». 
51 «Філософія надприродного, або метафізика, викладена відповідно до по- 

глядів князя філософів Аристотеля Стагирита в Києво-Могилянській ко- 

легії 1717 року Господнього під керівництвом усечеснішого отця Йосифа 

Волчанського, на той час префекта». 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 35 
 

 

Як бачимо, крім описки (коли в назві курсу фізики написано 

«philosophia rationalis» замість «philosophia naturalis»), титульні 

сторінки відрізняються тільки в тих місцях, де вказано маркери, 

пов’язані з КМА. До того ж, текст напису «in collegio Luceoviensi» 

затертий. На цьому місці колись було написано те, що записувач 

курсу витер, а точніше чимось підчистив. 

Наступним дивним моментом є присвята наприкінці курсу ло- 

гіки: 

Ad M<aiorem> D<ei> T<er> O<ptimi>, M<aximi> Gloriam 

B<eatae>que V<irgini> <Mariae> S<ine> L<lapso> O<riginale> 

C<onceptae> Honorem, SS<anctorum> PP<atrorum> R<everendum> 

Antonii et Theodosii Poczaviensium, quibus hae spinae logicae in 

coronarias crescant rosas52. 

Хто такі Антоній і Теодосій Почаївські? Про таких невідомо, 

але, поглянувши уважніше на слово «Poczaviensium», побачимо, 

що деякі літери в ньому затерто й виправлено. Найімовірніше, там 

перед цим було написано «Peczariensium» [«печерських»]. Так само 

витерто (ймовірно, зішкрябано) й попередній напис кирилицею на 

титульній сторінці курсу, на місці якого з’явився новий заголовок. 

Таким чином, стає зрозуміло, що рукопис ф. 306, спр. 109 — це не 

курс Марціна Людера, а курс Йосифа Волчанського, сфальсифі- 

кований як буцімто прочитаний у Луцькому єзуїтському колеґі- 

умі. Автором фальсифікату є сам записувач курсу, адже почерк 

виправлених місць не відрізняється від почерку, яким записано 

основний текст. 

Якою могла бути мотивація таких дій студента КМА? Прямих 

пояснень наразі немає. Залишається припускати, що в освітніх 

мандрівках могилянських вихованців, щоправда, у 1710-х рр. 

менш інтенсивних, як доти53, запис навчального курсу міг слу- 

гувати доказом засвоєння курсу в певному навчальному закладі. 

Отож, якщо згаданий студент хотів продовжити навчання в єзуїт- 

 
52 «На більшу славу Богові у Тройці найкращому й найбільшому і на честь 

блаженної Діви Марії, без первородного гріха зачатої, святих преподо- 

бних отців Антонія і Теодосія Почаївських, через яких ці терни логіки 

переросли у троянди на короні» (ІР НБУВ, ф. 306, спр. 109, арк. 1–151 зв.). 
53  Федяй, «Формування філософських традицій,» 159–193. 



36 Микола Симчич 
 

ських навчальних закладах, то, можливо, йому треба було довести, 

що він вчився в Луцьку, а не в Києві. 

Утім, невже хтось справді міг «попастися на гачок» такого фаль- 

сифікату, адже згадка Антонія і Теодосія Почаївських викликає 

неабиякий подив. Проте, як видається, присвяти різноманітним 

святим на завершенні курсу підлягали студентській творчості. 

Порівнявши наведену цитату з курсу ф. 306, спр. 109 та відпо- 

відні місця двох рукописів курсу Волчанського (ф. 306, спр. 108 і 

ф. 301п, спр. 44), побачимо таку картину: 
 

 

ф. 306, спр. 109 

«сфальсифікований» 

«Ad M<aiorem> D<ei> T<er> 

O<ptimi> M<aximi> Gloriam 

B<eatae>que V<irgini> 

<Mariae> S<ine> L<lapso> 

O<riginale> C<onceptae> 

Honorem SS<anctorum> 

PP<atrorum> R<everendum> 

Antonii et Theodosii 

Poczaviensium, quibus hae 

spinae Logicae in coronarias 

crescant rosas» (арк. 151 зв.). 

ф. 306, спр. 108, 

Волчанський 

«Ad M<aiorem> 

D<ei> T<er> 

O<ptimi> M<aximi> 

Gloriam Eiusque I 

V<irginis> M<ariae> 

M<agnam> 

Laudem OO. SS. P. 

RR. PP. Honorem 

necnon perpetuam 

Venerationem» (арк. 

184 зв.). 

ф. 301п, спр. 44, 

Волчанський 

«Ad M<aiorem> 

D<ei> T<er> 

O<ptimi> 

M<aximi> Gloriam 

B<eatae>que 

V<irginis> M<ariae> 

H<onorem> ad S. I. 

T. O. P. ac S. Cultum 

ad honorem» 

(арк. 189). 

 

 

 

Такі присвяти часто виглядають як якийсь езотеричний акро- 

нім, деякі з них можна розшифрувати з великою ймовірністю, щодо 

решти певності немає. Те, що студент міг підлаштовувати присвяти 

святим під власні смаки чи кон’юнктуру, можна побачити з рукопи- 

су ф. 305, спр. 151 — курсу Єжи Ґенґеля, ймовірно, записаного май- 

бутнім викладачем КМА Іларіоном Ярошевицьким, про що йшлося 

вище. У рукописі як при закінченні частини курсу, так і на титульній 

сторінці є кілька присвят з іменами єзуїтських святих. Наприклад: 

«Філософія надриродного або метафізика, пояснена диспутація- 

ми на більшу славу найкращому, найбільшому Богу, найдорожчій 

Богородиці і на честь божественним Йоану, Ігнатію, Ксаверію, осо- 

бливо Августину і [Яну] Непомуцькому року Божого 1692»54. Як 

 
54  «Philosophia ultranaturalis seu metaphysica, diputationibus illustrata Ad 

M<aiorem> D<ei> O<ptimi>, M<aximi>, Pretiosissmae Dei Parentis, divi 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 37 
 

 

бачимо, у цій присвяті, крім Бога і Богородиці, загадано св. Йоана 

(незрозуміло якого), Ігнатія Лойолу, Франциска Ксаверія, Авґустина 

і Яна Непомуцького, тобто суто католицьких святих. Водночас при 

закінченні третьої частини фізики натрапляємо на таку присвяту: 

«На більшу славу Богу, у Тройці найкращому і найбільшому, на 

честь найдорожчій Богородиці, божественним патронам св. Йоану 

Хрестителю, св. Миколаю, св. Антонію і Теодосію, св. Варварі, ангелу 

охоронцю, св. Катерині й іншим святим»55. Цей напис поза сумнівом 

виконано тією самою рукою, що й увесь текст, хоч колір чорнила ін- 

ший. Ймовірно, його автор, гадано Іларіон Ярошевицький, написав 

це не під час навчання в єзуїтському колеґіумі, а пізніше — на доказ 

своєї православності, ба навіть «київськості». Принаймні, якщо це 

був і не Ярошевицький, то в будь-якому разі православний студент. 

 

Замість висновків 

Велика кількість прикладів дослівного запозичення могилян- 

ськими професорами філософії чужих текстів показує, що така 

практика була надзвичайно розповсюдженою. Це ставить певні 

виклики перед дослідниками. Імпліцитна для сучасної академіч- 

ної культури презумпція авторськості не спрацьовує у випадку 

з викладацькими текстами КМА XVII–XVIII ст. Презумпція ав- 

торськості передбачає, що текст треба вважати авторським, тоб- 

то створений самим автором, а не переписним дослівно з інших 

джерел, допоки не буде доведено протилежного. Натомість, згідно 

з правилами академічної культури XVII–XVIII ст., філософський 

курс міг бути переписаний з інших джерел як у повному, так і в 

частковому обсязі. При цьому переписувач не мусив вказувати 

джерело свого переписування і мав право вносити в нього власні 

зміни. Сама кількість виявлених фактів переписування у моги- 

лянських курсах дозволяє замінити презумпцію авторськості на 

протилежну — презумпцію переписування, або точніше презумп- 
 

Ioannis, Ignatii, Xaverii, praecipue Augustini et Nepomuceni honorem anno 

Domini 1692» (ІР НБУВ, ф. 306, спр. 151, арк. 511). 
55 «Ad M<aiorem> Dei Gloriam [інше чорнило] Ter Optimi Maximi, 

praciosissimae Parentis, divorum patronorum S. Joannis B., S. Nicolai, S. 

Antonii et Theodosii, S. Barbarae et Angeli custodis, sanctae Cathariae 

aliorumque sanctorum honorem» (там само, ф. 305, спр. 151, арк. 366). 



38 Микола Симчич 
 

цію наявності базового тексту. Якщо перед нами якийсь моги- 

лянський філософський курс, джерел якого ми досі не знаємо, це 

аж ніяк не свідчить, що він був авторським, просто ці джерела — 

базові тексти — досі ще не встановлено. Це не означає, що моги- 

лянський професор в принципі не міг написати нічого власного. 

Він міг і часами це робив, але, як передбачає і саме слово «презумп- 

ція», це треба виявити і довести. 

Наявність фактів дослівного переписування жодним чином не 

свідчить, що могилянські рукописні філософські курси не мають 

цінності і не варті дослідження. Навпаки, вони є досконалим свід- 

ченням того, які філософські ідеї побутували у КМА. Встановлення 

джерел могилянських курсів показує, звідки приходили ці ідеї 

і з якою швидкістю вони розповсюджувалися. Виявлення змін, 

внесених могилянськими професорами до базових текстів, опри- 

явнює особливості їхньої філософської позиції, конфесійної чи 

національної ідентичності. Якщо встановлено, що певний філо- 

софський курс містить фрагменти дослівного переписування, це 

не може бути доказом того, що він не ориґінальний. Як доводить 

приклад філософського курсу Інокентія Ґізеля, поєднання погля- 

дів різних філософів з різних філософських шкіл теж може бути 

цілком ориґінальним. 

 

Bibliography 

Babenko, Bogdan. «Siedemnastowieczny arystotelizm paryski w nauczaniu 

etyki w Akademii kijowsko-mohylańskiej: wykłady młodego Teofana 

Prokopowicza (1708).» In Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach Polski, 

Litwy, Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i koncepcyjne, edited by 

Dalius Viliūnas і Steffen Huber, 489–508. Polonica Philosophica Orientalia. 

Warszawa: Sub lupa, 2025. 

Babenko, Bogdan. «Z badań nad migracją arystotelizmu chrześcijańskiego. 

Wykłady etyczne Michaela Kozaczynskiego w Akademii kijowsko- 

mohylańskiej (1739–1745).» In Filozofowie Rzeczypospolitej w kulturach 

Polski, Litwy, Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i koncepcyjne, 

edited by Dalius Viliūnas і Steffen Huber, 509–545. Polonica Philosophica 

Orientalia. Warszawa: Sub lupa, 2025. 

Fediai, Mykola. «Filosofskyi kurs Stefana Kalynovskoho 1729–1731 rokiv u 

svitli yoho vykladatskoi praktyky: dzherela i (ne)oryhinalnist.» Sententiae 

42 (1) (2023): 6–36. doi:10.31649/sent42.01.006. 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 39 
 

 

Fediai, Mykola. «Formuvannia filosofskykh tradytsii Kyievo-Mohylianskoi 

akademii 1632–1753 rokiv kriz pryzmu osvitnikh traiektorii yii 

vykladachiv». Dysertatsiia na zdobuttia naukovoho stupenia doktor 

filosofii, Instytut filosofii im. H. S. Skovorody NAN Ukrainy, 2025. 

Grzebień, Ludwik (ed.). Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Polski i 

Litwy, 1564-1995. Kraków: WAM, 1996. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 1, spr. 4406. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 1, spr. 4408. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 301п, spr. 44. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 301п, spr. 564. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 305, spr. 150. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 305, spr. 151. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 305, spr. 152. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 306, spr. 90. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 306, spr. 99. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 306, spr. 108. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 306, spr. 109. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 306, spr. 115. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 307, spr. 444. 

Instytut rukopysu Natsionalnoi biblioteky Ukrainy imeni V. I. Vernadskoho, 

f. 312, spr. 627. 

Matviishyn, Yaroslav. «Novi materialy do biohrafii Heorhiia Konyskoho (1717– 

1795).» Rukopysna ta knyzhkova spadshchyna Ukrainy 1 (1993): 39–58. 

Petrov, Nikolaj. Opisanie rukopisnyh sobranij, nahodyashchihsya v gorode Kieve, 

p. 1: Sobranie rukopisej Moskovskogo mitropolita Makariya (Bulgakova), 

Meleckogo monastyrya na Volyni, Kievo-Bratskogo monastyrya i Kievskoj 

duhovnoj seminarii. Moskva: Universitetskaya tipografiya, 1891. 

Petrov, Nikolaj. Opisanie rukopisnyh sobranij, nahodyashchihsya v gorode Kieve, p. 

2: Sobranie sochinenij Kievo-Pecherskoj lavry, kievskih monastyrej Zlatoverho- 



40 Микола Симчич 
 

Mihajlovskogo, Pustynno-Nikol’skogo, Vydubickogo i zhenskogo Florovskogo, i 

Desyatinnoj cerkvi. Moskva: Universitetskaya tipografiya, 1894. 

Prokopowicz, Theophanes, і Mihael Kozaczynski. Ethica sive scientia morum; 

Philosophia moralis seu ethica. Polonica Philosophica Orientalia. Warszawa: 

Sub lupa, 2024. 

Symchych, Mykola. «An Analysis of the Note on Languages in Philosophical 

Courses at the Kyiv-Mohyla Academy in the Seventeenth and Eighteenth 

Centuries.» Vivliofika: E-Journal of Eighteenth-Century Russian Studies 10 

(2022): 1–24. doi:https://doi.org/10.21900/j.vivliofika.v10.1139. 

Symchych, Mykola. «Do pytannia pro “avtorskist” filosofskykh kursiv XVII– 

XVIII st.» Naukovi zapysky NaUKMA, vol. 39: Kyivska Akademiia (2004): 

15–19. 

Symchych, Mykola. Philosophia rationalis u Kyievo-Mohylianskii akademii. 

Komparatyvnyi analiz kursiv lohiky kintsia XVII — pershoi polovyny XVIII 

st. Vinnytsia: O. Vlasiuk, 2009. 

Symchych, Mykola. «Problema rozriznen i universalii u filosofskomu kursi 

Inokentiia Gizelia.» In Inokentii Gizel. Vybrani tvory u trokh tomakh, 83– 

102. Kyiv; Lviv: Svichado, 2010. 
Symchych, Mykola. «“Vid Vyshenskoho do Skovorody”: radianski 

doslidzhennia ukrainskoi filosofii XVI–XVIII st.» Filosofska dumka 1 

(2013): 71–80. 

Symchych, Mykola. «Wpływ jezuitów na wykładanie fIlozofii w Akademii 

Kijowsko-Mohylańskiej w XVII i XVIII w.» In Filozofowie Rzeczypospolitej 

w kulturach Polski, Litwy, Białorusi i Ukrainy. Konteksty geograficzne i 

koncepcyjne, 363–392. Polonica Philosophica Orientalia. Warszawa: Sub 

lupa, 2025. 

Vishnevskij, Dmitrij. Kievskaya akademiya v pervoj polovine XVIII stoletiya 

(Novye dannye, ontosyashchiesya k istorii etoj Akademii za ukazannoe 

vremya). Kiev: Tip. I. I. Gorbunova, 1903. 

 

Abstract 

Textual Borrowings Between Mohylian and Jesuit Philosophical 

Courses of the 17th and 18th Centuries: New Examples 

This article brings to light several instances of verbatim textual dependence 

between the philosophical courses taught at the Kyiv-Mohyla Academy (KMA) 

in the 17th and 18th centuries, and those taught at Jesuit educational institutions 

of the Polish-Lithuanian Commonwealth. The first case involves the textual 

dependence between Ilarion Yaroshevytskyi’s course (1702/1703 academic 

year) and two courses preserved in manuscripts in the Institute of Manuscripts 



Текстуальні запозичення між могилянськими та єзуїтськими 41 
 

 

of the Vernadsky National Library of Ukraine (IM VNLU), Funds 305, no 150 

and Funds 305, no 151. The article attributes the manuscripts as follows: the 

first is a course taught by Paweł Zawilski at the Przemyśl Jesuit College during 

the 1688/1689–1689/1690 academic years, and the second was taught by Jerzy 

Gengell at the Jarosław Jesuit College during the 1690/1691–1691/1692 and 

1692/1693 academic years. Yaroshevytskyi primarily uses Zawilski’s course but 

also incorporates passages from Gengell’s course, making few changes to either 

text. The article presumes that Yaroshevytskyi used the courses of Zawilski 

and Gengell because he had studied with the Jesuits and attended those 

courses himself. The second case involves the use of the text of the manuscript 

IM VNLU, Fond 306, no 90 by Mohylian Platon Malynovskyi during the 

1721/1722–1722/1723 academic year. Through secondary attributes, it was 

established that this is the philosophical course taught by Franciszek Poniński 

in Poznań in the 1687/1688–1688/1689 academic years. The Mohylian 

professor uses this manuscript partially, often restructing it with his own 

corrections. Moreover, in some cases, it is evident that he employed additional 

sources. One of these sources was identified as the philosophical course taught 

by Stefan Yavorskyi at the Kyiv-Mohyla Academy in the 1692/1693–1693/1694 

academic years. The third case involves the almost complete textual similarity 

between the philosophical course taught by Yosyf Volchanskyi at KMA 

during the 1717/1718–1718/1719 academic years (preserved in manuscripts 

IM VNLU, Fonds 306, no 108 and Fonds 301п, no 44), and the manuscript 

IM VNLU, Fonds 306, no 109. The title pages of the latter states that it was 

taught at the Lutsk Jesuit College during the 1717/1718–1718/1719 academic 

years. Following a detailed examination, it emerged that the manuscript was, 

in fact, a forgery of Volchanskyi’s philosophical course, made to appear as 

if it were from the Lutsk Jesuit College. The manuscript was altered by the 

same hand that wrote the main text. It is thought that the Mohylian student 

who studied philosophy with Volchanskyi decided to forge his manuscript in 

order to continue his studies with the Jesuits. Additionally, the article discusses 

the phenomenon of textual borrowing by Mohylian philosophy teachers 

and suggests methodological approaches to interpreting and evaluating this 

practice. 
Keywords: Kyiv-Mohyla Academy, philosophical courses, Jesuits, Polish- 

Lithuanian Commonwealth, textual dependence, manuscripts. 

 

 

 
 

Київська Академія / Kyivan Academy · P-ISSN: 1995-025X · E-ISSN: 2616-7123 

Микола Симчич / Mykola Symchych (ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7826-3471) 

Received: 29.08.2025 · Accepted: 03.11.2025 · Published: 05.12.2025. 

Creative Commons Attribution 4.0 International License ·  

 

https://orcid.org/0000-0002-7826-3471

	Філософський курс Іларіона Ярошевицького (1704 р.)
	Рукопис ф. 305, спр. 150
	Рукопис ф. 305, спр. 151
	Стосунок курсу Ярошевицького до рукописів ф. 305, 150 і 151

	Філософський курс Платона Малиновського (1721/22–1722/23 навч. рр.)
	Філософський курс Йосифа Волчанського (1717/18–1718/19 навч. рр.) і його «луцького колеги»
	Замість висновків
	Bibliography
	Abstract
	Textual Borrowings Between Mohylian and Jesuit Philosophical Courses of the 17th and 18th Centuries: New Examples


